### SANKHYA PHILOSOPHY.

TOGETHER WITH

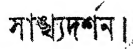
EPITOME OF HINDUPHILOSOPHX IN QUINDRAL,

PART I.

Princes of occupied

ΒY

KALIVARA VEDANTABAGI



অন্যান্য দশ্লের মত সম্বলিত। পরীক্ষাকাও।

### শীকালীবর বেদান্তবাগীশ প্রণীত।

[ भष्ठश्वकृतिषीत ग्रन्तभिष्यक्षानुना । क्रतमिश्वेव रमते जनः साध्रसाध्यपि ]।

#### ROY PRESS,

17, Blumppee Churn Dutes Lune, Coloutta.)
PRINTED BY BABCORAS SISCAR
AND
PUBLISHED BY THE AUTHOR.

1877.

## SANKHYA PHILOSOFTY

TOGETHER WITH

AN EPITONE OF HINDUPHILOSOPHY

PART I.

PRINCIPLES OF COGNITI

ΕY

KALIVARA VEDANTABAGISA:



そのようななっている

শন্যান্য দর্শনের মত সম্বলিত। পরীক্ষাকাও।

শ্রীকালীবর বেদান্তবাগীশ প্রণীত।

[ भगप्रक्षाद्विगीव-ग्रक्षमसिक्षतासुना । क्रतमि सेव रैमते जन: साधरसाध्विप ] ।

ROY PRESS,

(17, Bhowanes Churn Duti's Lane, Carutta,
PRINTED BY BABOORAM SIRQAE

PRINTED BY DABOORAM SIRCAL

PUBLISHED BY THE AUTHOR. .

#### কৃতজ্ঞতা ও বিজ্ঞাপন।

ষপ্প-প্রয়াণ ও তম্ববিদ্যা প্রভৃতির লেখক শীযুক্ত বাবু ছিজেন্দ্রনাধ্য ঠাকুর, মদীর-ছাত্র এবং চিরপ্রতিপালক বহরমপুর নিবাদী পুরাতম্ব লেখক শীযুক্ত বাবু রাজনারায়ণ বস্ব, শীরামপুর নিবাদী এম এ উপাধি ধারী শীযুক্ত বাবু নারায়ণচন্দ্র ভট্টাচার্য্য, বি এল উপাধি প্রাপ্ত কাকালা জলকার্চ্চর উকীল শীযুক্ত বাবু জগদীশচন্দ্র বস্ব প্রভৃতি মহায়া গণের ইচ্ছা এই যে, দেশীয় লোকের ছারা দেশীয় দর্শন শাস্ত্রের অন্তর্মর্ম সকল নিকাশিত হইয়া ক্রমশঃ বলভাবায় আনীত হইতে আরম্ভ হইলে বড় আনন্দের বিষয় হয় । বিশেষতঃ রামদাস বাবুর সাহায্যে আমি যখন অধারন করি, তপন হইতেই তাহার ইচ্ছা যে, আমি কোন দার্শনিক প্রস্তাব লিগি । উলিখিত মহায়াগণ এবং আত্মীয় বর্গের তাদৃশ ইচ্ছার অনুবর্ত্তা হইয়া রাজবিত্রা বহুমানাম্পদ শীল শীবুক্ত বাবু দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর তথা শ্রীযুক্ত জ্যোতিরিন্দ্রনাথ ঠাকুর মহোদরের যত্ত্বেও অনুগ্রহে আমি 'সাশ্বাদর্শন' শীর্ষক এই ক্রে পুস্তক থানি মুদ্রিত ও প্রচারিত করিলাম । ইতিপুর্বের ইহার অধিকাংশই ক্রম প্রকাশ্য রূপে তম্ববাধিনী পত্রিকায় প্রকাশিত হইয়াছিল, সম্প্রতি সেই সকল প্রস্তাব সম্ক্রিত, পরিমাজিত ও পরিবর্দ্ধিত করিয়া পুস্তকাকারে মুদ্রিত করিলাম ।

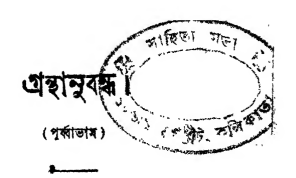
এক্ষণে অধ্যতা ও অধ্যাপক গণের নিকট আমার বিনয় প্রার্থনা এই যে, ছরবগাহ দর্শনশান্তে হস্তক্ষেপ করা মাদৃশ অল্পজ্ঞ চপলমতি ব্যক্তির পক্ষে অত্যস্ত অসকত জানিয়াও আমি যে আপনাদের নিকট এই চাপল্য প্রকাশ করিলাম, আমার এ অপরাধ আপনারা নিজ্পুণে মার্জনা করিবেন। অপব নিবেদন এই যে, ইহাতে কোন প্রকার অম প্রমাদ দৃষ্ট হইলে তাহা আমাকে অনুগ্রহ করিয়া জ্ঞাপন করিবেন। তাহা হইলে আমি আপনাদের নিকট শিক্ষালাভ করিতে পারিব এবং ভবিষ্যতে বদি ইহার ভাগ্যে পুন্মুজ্ঞণ থাকে—তবে সে সমজ্ঞে, ভাছা আমি অনায়াসে পরিহার করিতে পারিব। ইত্যলম্।

শ্রীকালীবর শর্মা।

**পু**ঁড়া, বশীর হাট। 🖰

# সুচি-পত্র।

| विवन्न                              | ,        |                | পৃষ্ঠ হইতে    | পৃষ্ঠপৰ্য্যন্ত । |
|-------------------------------------|----------|----------------|---------------|------------------|
| গ্ৰন্থাত্ৰৰ ও পূৰ্বাভাস             | •        |                | 1.            | 21.              |
| नर्ननेगास्त्रद्र एकन ও मःकिश्व है   | তহাস     | •••            | ` \$          | ۶٤               |
| সাখাশান্তের প্রতিপাদ্য              | ¢        | •••            | <b>&gt;</b> 2 | . <i>&gt;७</i>   |
| জ্ঞান-নিৰ্ম্বাচন এবং তৎসম্বন্ধে বি  | বৈধি মত  | •••            | 29            | >>               |
| প্রমাণ নির্ণয়                      | •••      | •••            | 64            | ર•               |
| চক্রিন্তির ও চাক্ধ-প্রতাক           | •••      | •••            | २ऽ            | ৩২               |
| অধ্যাস বা ভ্রমজ্ঞান                 | ***      | • •            | ৩২            | ૭૯               |
| ভ্ৰমোৎপত্তির কারণ                   | •••      | •••            | ૭૯            | 40               |
| ত্রম-নিবারণের উপায়                 | ***      | •••            | 40            | 85               |
| <b>अ</b> वन ७ अवरनिक्य              | •••      | •••            | 85            | 89               |
| স্পর্শ ও ছগিল্রিয়                  | •••      | **             | 89            | 82               |
| রুদ জ্ঞান ও রুদনা                   | •••      | •••            | 68            |                  |
| ছাণেক্রিয় ও গন্ধ-জ্ঞান             | •••      | ***            | 68            | <b>c</b> •       |
| কর্ম্মেন্ত্রিয় ও মনের ইন্দ্রিয়ত্ব | •••      | •••            | ¢°            | 49               |
| যুক্তি ও যৌক্তিকজ্ঞান               | •••      | •••            | 49            | 98               |
| যুক্তির অবয়ব ও তাহার শ্রেণী        | रब्रना ़ | e <sup>t</sup> | 98            | ، ۹۲             |
| खेशतिभक्छान ७ উপদেশ                 | •••      | •••            | 94            | bz               |
| আগুবাক্য                            | •••      | • • •          | ৮২            | . <b>৮</b> ৬     |
| বেদের পৌরুবেয়ত্ব শক্ষা             | •••      | •••            | 56            | 66               |
| শাক্তের সত্যোদ্ধার-প্রণালী ও বি     | ৰচারিত-ব | ক্যৈর শ        | বি ক          | >०२              |
| সৎকাৰ্য্যবাদ ও প্ৰমাণকাত-সং         | 11থি     |                | <b>3•</b> ₹   | 333              |



ৰঙ্গভাষায় বিচারগ্রন্থের অবতরণ করিবার সময় অদ্যাপি আগত হয় নাই। হেতৃ, বর্ত্তমান বঙ্গভাষার আয়তন অতি অল্প। যদিও বর্ত্তমান বঙ্গভাষা পূর্বাপেক্ষা পুষ্টি নাভ করিয়াছে, অপেক্ষাকৃত প্রস্তুত হইয়াছে, তথাপি তত্বারা কেবল হই চারি টি রমণীমূর্ত্তি বা ছ-পাঁচ্টি লতা গুল চিত্রিত হইতে পারে, রামায়ণ মহাভারতের উপাধ্যান ভাগও অনুদিত হুটতে পারে; তদ্বির, কোন দার্শনিকভাব অন্ধ-প্রতান যুক্ত করিয়া হৃদ্পবিষ্ট করান যাইতে পারে না। কেন না, দার্শনিকভাব হৃদ্গত করিবার একশাত্র উপায় বিচার। (যাহাকে আমরা যুক্তি, তর্ক, উই প্রভৃতি বহুনামে ব্যবহার করিরা থাকি)। সেই বিচার নির্শ্বাণের উপ-যুক্ত উপকরণ (শব্দরাশি) বাঙ্গালা ভাষায় কৈ ?—যদিও থাকে, বা না থাকিলেও ভাষান্তর হইতে প্রয়োজনাত্তরপ সংগ্রহ বা প্রস্তুত করিয়া লওয়া যাইতেপারে,—ত্থাপি সেরূপ করিয়া বিচার নির্মাণ করিবার্য ব্যক্তি কৈ ?--যদিও কোন কুশলী পুরুষ বিচার নির্মাণ করিতে প্রবুক্ত हन,(इहेटनहे वा कि इहेटव ?)—एनथा यात्र,विठात निर्माटन প্রবৃত্ত हहेता, অনেক লোকই কিছু দিন না কিছু দিন পরে নিবৃত্ত হন। নিশ্মতাদিগের कार्यामाय श्री ना श्रेल कि जन्नाता कन नास्त्र जाना कता बात्र ?--- छांशास्त्र छेनाम छत्त्रत अत्मकविध ८२० आह्र । প্রাধানতম হেভূ এই বে, বর্তমান সময়ে তাদৃশ গ্রন্থের ব্যবহর্তা ও

তাদৃশ গ্রন্থের আদরকর্ত্তা লোক অতি অল্ল। একথা সত্য কি মিথাা, দেখ,—এ যাবৎ নাায় পদার্থ তত্ত্ব, তত্ত্ব বিদ্যা ও ধর্মতত্বদীপিকা প্রভৃতি কএকথানি উত্তম বিচার গ্রন্থ প্রচারিত হইয়াছে ; কিন্তু তাহা ক-টি লোকে বাবহার করে? ক-টি লোকেই বা আদর করে?—অনাদরের কারণ আর কিছুই না, কেবল,তাদৃশ গ্রন্থে লোকের রুচি না থাকাই কা-রণ। রুচি না থাকার কারণ বিবিধ। তন্মধ্যে তজ্জাতীয় গ্রন্থ না বুঝিতে পারাও এক-টি কারণ। এইটিই মুখ্য কারণ। না বৃষ্ণিবার কারণ কি ?— প্রতিবন্ধক। কি প্রতিবন্ধক?—অপ্রাপ্ত ব্যবহার শিশুদিগের ব্যাকরণ স্থ্র বুঝিবার যে প্রতিবন্ধক, বর্ত্তমান কালের অধিকাংশ লোকেরই দার্শনিক পদ পদার্থ বৃঝিবার দেই প্রতিবন্ধক। বালকেরা বৈয়াকরণিক পদার্থের চর্চ্চা করে না; সেইজন্য তাহা তাহারা হঠাৎ ৰুঝিতে পারে না; তজ্রপ, বর্ত্তমান কালিক লোকেরাও চর্চ্চা করেন না বলিয়া দার্শনিক গ্রন্থ ব্রিতে পারেন না। অচর্চিত পদ-পদার্থ মহসা উপস্থিত হুইলে জ্ঞান তাহাকে আয়ত্ত করিতে পারে না। জ্ঞানগম্য না হইলেও বস্তুর বথাষথ আদর হয় না। অতএব, একদেশীয় ব্যবহার্য্য ভাষাদি, চর্চ্চা রহিত অন্যদেশীয়দিগের নিকট যেমন বিরক্তি ও উপেক্ষার সামগ্রী,—সেইরূপ, চর্চাবিহীন বর্ত্তমানকালিক অধিকাংশ লোকের নিকট দার্শনিকভাব বিরক্তি ও উপেক্ষার সামগ্রী হইয়া আছে। মুমুষ্যের যে বস্তুতে অরুচি থাকে, সে যদি যতুপূর্বক প্রতিদিন কিছু কিছু করিয়া সেই বস্তুর চর্চ্চা বা সেবা করে—তাহা হইলে তাহার সেই চর্চা, তলাত অরুচির কারণ ধ্বংস করিয়া তদ্বিয়ে অপূর্ব্ব রুচি উৎপাদন করে। এইরূপ চর্চ্চা-প্রবণতা মানব মনের স্বাভাবিক ও व्यवाजिनात्री धर्य । यर्रेविं वाम अक्शांत विवाहन,-

"सात् क्रमनामः चरितादि सितापविद्याः पित्तीपतप्तरसमस्य न रोचिनौतः। किन्त्वादरादनुद्दिनं सनु सेवयैवः साधी पुनर्भवति तुद्गद मूल इन्बी॥"

মর্দ্মার্থ এই যে, পিত্ত ছৃষ্ট হইলে জিহ্বায় দিতা অর্থাৎ চিনিও ভালা লাগে না। তিক্ত লাগে। কিন্তু, যদি আদর পূর্ব্বক ঔষধ দেবনের ন্যায় প্রতিদিন কিছু কিছু করিয়া তাহার দেবা (ভক্ষণ) করা যায়, তাহা হইলে, তদ্মারা দেই পিত্তদোষ নিবারিত হইয়া ক্রমে তাহাতেই রুচি জন্মে এবং তথন তাহার যথাবৎ স্বাহ্নতা অরুভূত হয়।। এইরূপ, অপবিদ্যাং অর্থাৎ অক্তান বা মায়ামোহে সমাজ্বন ব্যক্তির ঈশ্বরধ্যান ভাল লাগে না, কিন্তু তাদৃশ মহুষা যদি (ভাল না লাগিলেও) বতুপূর্ব্বক কিছু কিছু করিয়া প্রতিদিন তাঁহার দেবা করে, তাহা হইলে দেই ভাল না লাগার কারণ অক্তান বা মায়ামোহ বিধ্বস্ত হইয়া গিয়াক্রমে তাহার মনে ঈশ্বরং ধ্যানের স্বাহ্নতা অনুভ্ব হয়।

অপিচ, শৈশব কালে আমরা কি জানিতাম;—আর এখনই বা'
আমরা কি জানি;—শিশুকালে আমাদের কি ভাল লাগিত,—আর
এখনই বা কি ভাল লাগে;—অনুধাবন করিয়া দেখিলে স্পষ্টই প্রতীত
হইবে যে, আমরা অনেক বিষয়ে শিশুকালে যাহা জানিতাম না—এখন
তাহা জানি; শিশুকালে যাহা তিক্ত বোদ হইত—এখন তাহাই মিষ্ট
বোদ হয়; শিশুকালে যাহা ত্তুকর ও বিরক্তিকর ছিল—তাহাই
এখন স্থকর। এরপ ক্লচি পরিবর্ত্তের কারণ আর কিছুই না, কেবল
চর্চা। সংসারচক্রের মহিমা, লোক্যাত্রা নির্বাহের অবশান্তাৰ বা
আরশ্যকতা, সংসর্গ ও কালের পরিবর্ত্তন সহকারে তত্তৎ বিষয়ের

চর্চা সাংসারিক লোকের আপনা হইতেই বটিয়া উঠে। অতএব, মছুষ্য যে যে বিষয়ের সাদর চর্চা করিবে, কিছুকাল পরে চর্চাপ্রবণ यन, সেই সেই বিষয়েই আমোদ পাইবে। মहনর যদি এরূপ চর্চা প্রবণতা-গুণ না পাকিত, তাহা হইলে এ সংসার একরপই शांकिত, नाना मण्यमारा कमांচ विভক্ত হইত ना। এक मण्यमाराज्ञ মধ্যে আজুকাল্ যেমন কাবা, নাটক ও ইতিহাসাদির চর্চা নিবন্ধন ভজাতীয় গ্রন্থপাঠে কচি বা চিত্তপ্রাবণ্য দৃষ্ট হইতেছে; এইরূপ, জ্ঞান-শাস্ত্রের চর্চ্চা করিলেও কালে তাঁহাদের সাহাতেই কুচি বা চিভ প্রাবণা ন্ধনিতে পারে। চচ্চ। ও কাবারণ্টিতার প্রভাবে তাঁহারা যেমন কাব্য পাঠে প্রভৃত আনন্দ প্রাপ্ত হইতেছেন—চর্চা করিলে তর্কণান্ত্রেও সেই ক্ষপ আমোদ লাভ করিতে পারেন। যদি বল, বিচারশান্ত অভান্ত কঠিন, ৰড় নীরস, সহজে বুঝা যায় না, তল্লিবন্ধন তাহাতে আমোদও পাওয়া ৰায় না; স্থভরাং আমরা জ্ঞানচচ্চ য়ি বিরত আছি। এই আপত্তির উত্তর धरे (य, ठळ व कत्र। ठळ व कतितन शूर्तकिषड मृद्रोख असूमाद ভোমাদের বৈচারিক ভাব, ভঙ্গী, শব্দপরিপাটী সমস্তই আয়ত্ত হইবে। कथन आंत्र त्म कठिन, त्मरें ना त्वा, किडूरे थांकित्व ना। এथन त्य তোমরা কাব্য ইতিহাসাদির ভাব ভদ্মী ও শন্ধপরিপাটী প্রভৃতি সহজাত শক্তির ন্যায় অনায়াদে হৃদয়ক্ষম করিতেছ—এরপ হৃদয়ক্ষম করিবার শক্তি কি তোমাদের সহজাত শক্তি? কদাপি নহে। এ.শক্তিও ভোমাদের চচ্চ। বা অভ্যাস দারা সঙ্গলিত হইয়াছে জানিবে।

আর এক কথা। জ্ঞান শাস্ত্রের চর্চ্চা বাতিরেকে মানব-মনের মলাফ্লে অপথত হয় না। বাক্ সৌষ্ট্রবও জন্মে না। শিশু দিগের তুল্য সমুদ্ধ জ্ঞান ও অফ ট্রক্তুছ চিরকালই থাকে। যদি বল,তাহাতে ক্ষতি কি ? বিশক্ষণ ক্ষতি আছে। সন্মুগ্ধজ্ঞান ও বাক্-বিশুদ্ধির অভাব শিশুদিগেরই শোভা পায়, পরিণতবয়স্কদিগের নহে। পরিণভ বয়স্কদিগের সন্মুগ্ধজ্ঞান ও অপরিস্কৃত বাক্য থাকা যে, ক্ষতি ও বিরক্তির বিষয় ভাহা বলা বাহল্য।

অপিচ, ভাষার অধিকার বৃদ্ধি ব্যতিরেকে বিচার গ্রন্থের বহু প্রচলন হইতে পারে না। বিচার গ্রন্থের ব্যবহার-প্রাচ্র্য্য ব্যতিরেকে জ্ঞান চচ্চার আধিক্য জ্মিতে পারে না। জ্ঞান চচ্চার আধিক্য না হইলেও সম্মুগ্ধজ্ঞান ও বাক্ বিশুদ্ধির অভাব মন্ত্র্য্য-সমাজকে পরিত্যাপ करत ना। এতদৃষ্টে, বর্ত্তমান বিজ্ঞ সম্প্রদায়ের অনেকেরই মত এই যে, যাবৎ না বঙ্গভাষার অবয়ব বৃদ্ধি হয়—যাবৎ না বিচার গ্রন্তের বহুল প্রচার হয়—যাবৎ না দেশীয় দিগের মন বিচার দর্শনে উন্মুখ হয়,—তাবৎ, বঙ্গভাষার দারা কোন প্রকার আত্মোৎকর্ষ লাভের সম্ভাবনা নাই। এক্ষণকার কাব্যক্ষচি এবং এক্ষণকার কাব্য, আর্ষ काला कावाकृति धवः व्यक्तिकाला कावाज नाम नहि। शूर्व কালের লোকেরা ধর্ম, জ্ঞান ও বৈরাগ্যাদি সংযুক্ত কাব্যই ভাল বাসিত। তৎকালের কাব্য লেথকেরাও তদমুদ্ধপ কাব্য লিথিতেন। এক্ষণকার কাব্য ও কাব্যক্ষচি তাহার সম্পূর্ণ বিপরীত ; স্থতরাং বর্ত্তমান পদ্ধতির কাব্য শ্রেণী আশাতীত উন্নৰ্ত হইলেও তদ্বারা ওৎকর্ব্য লাভের স্ম্ভাবনী নাই। কাব্যক্ষচিতা একে ত তরল মনের কার্য্য; তাহাতে আবার তাহা গান্তীর্য্যের বিনাশক এবং অন্তন্তম্ব দর্শনের প্রতিরোধক। এই সকল দোষ কাব্য সাধারণের। অপকৃষ্ট রসোদীপক কাব্য এতদপেক্ষাও দূষণাবহ। অপকৃষ্ট কাব্যরদে আর্জ্র হইলে মন জড়তা প্রাপ্ত হয় ও ক্ষুদ্র হয়। স্বচ্ছতা, প্রকাশ শক্তি, ধারণা শক্তি, ধর্ম, জ্ঞান, বৈরাগ্য

ও শান্তিপ্রভৃতি মানবমনের যে কিছু সদ্গুণ, সকলই বিনষ্ট হয় 🛭 বিশেষতঃ শৃঙ্গার রসাত্মক কাব্য মন্ত্রের স্তর্ষ বৃত্তিকে (কাম বৃত্তিকে) • বেগিত করে। স্তর্ষ বৃত্তি যেমন মন্ত্রষ্যকে বেগে আক্রমণ করে, অন্য ্বুত্তি সেরূপ নহে i তথ্য বৃত্তির বেগু, যথন মানব হৃদয়ে পূর্ণতা প্রাপ্ত হয়, তথন তাহার দৃশ্য হয় কামিনী, আর ধ্যের হয় কামিনীর মূর্ত্তি। তংকালে তাহার মন কেবল সেই রমণী মূর্ত্তিতেই বিলাস করিতে থাকে। সে তথন জগতের অন্য কিছুই দেখিতে পায়-ना। कि चारकर्भत विषय। य मन के विश्वन श्रव-नक्क - जात्रका-বিরাজিত অনস্ত আকাশ—আর এই সকাননা সভূধরা সাগরাস্তা পৃথিবী,—যুগপৎ এতছভয়কেই আক্রম করিতে সমর্থ,—মহুষা সেই মন'কে কি না একটা ক্জায়তন নারী দেহে নিমগু করিয়া রাখিবে 🕻 কি আশ্চর্য্য ! ঐ অবস্থাকেও আবার কেহ কেহ স্লথের অবস্থা মনে করেন, বর্ণনাও করেন; পরস্ত তাঁহারা একবারও অনুধাবন করেন না যে, তত্ব চিস্তায় নিমগু করিতে পারিলে মন কত উন্নত হয় ও কত স্থা হয়। একন কি, একটা সামান্য কীটের বা ধূলিকণার তত্ব চিন্তা করিতে করিতে মহুষ্য ঈশ্বরের সন্নিধি লাভ করিতে পারে বলিলেও অত্যুক্তি হয় না ৷ একজন কাব্য জিজাস্থ, আর একজন তত্ব জিজ্ঞান্ত, এতহভয়ের মধ্যে যে কি তরতম ভাব আছে, তাহা তিনিই বুঝিতে পারিবেন, যিনি একবার উভয় জিজ্ঞাসার স্বাদ গ্রহণ করিয়াছেন। কাব্যবিদ্যা ও তত্ববিদ্যা এতত্বভয়ের ফল-তারতমার প্রতি নিপুণ হইয়া দৃষ্টিচালনা করিলে, কাবোর আলোচনা রহিত করাই কর্ত্তব্য বলিয়া প্রতীতি হইবে। পরস্ক আমরা সেরপ করিতে বলিনা। আমাদের মত এই যে প্রমাশ-

নোদনের অবলম্বনস্বরূপ যৎকিঞ্চিৎ সৎকাব্য আলোচনা কর, আর তথ্যচিস্তা বহুপরিমাণে কর। পূর্ব্ব পৃথিতেরাও কাবাশাস্ত্র ও জ্ঞানশাস্ত্রের পরস্পর বাধ্য বাধক ভাব নির্দেশ করত এই কথাই বলিয়াছেন। যথা,———

> "काव्येन इन्यते शास्त्रं काव्यं गीतेन इन्यते। गीतन्तु स्त्रीविसासी न स्त्रीविसासी नुभुत्तया॥"

কাব্য জ্ঞানশাস্ত্রকে বিনাশ করে। আবার কাব্যকে বিনাশ করে গীত। গীতকে বিনষ্ট করে স্ত্রীবিলাস, স্ত্রীবিলাসকে দূর করে বুভুক্ষা।

জ্ঞানিশ্রেষ্ট কবি শিহলণ-মিশ্রও অপকৃষ্টরসোদ্দীপক কাব্য রচয়িতাদিগকে শক্ষ্য করিয়া এই আক্ষেপোক্তি প্রকাশ করিয়াছেন,—

"यदा पृकृतीय जनस्य रागिणः खतः प्रदीप्तो इदि मन्यथानलः। तदाव भूयः किमनर्थपण्डितैः कुकावय इत्याइतयी निवेशिताः !"

শিহলণ কবি শৃঙ্গার রসের কবিতালেথকদিগকে অনর্থ-পণ্ডিত বলিয়া-ছেন। উক্ত শ্লোকের মর্মার্থ এই যে, কামাগ্নি, মহুষ্য হৃদয়ে স্বভা-বতঃই প্রজ্জলিত, তাহাতে আবার অনর্থ-পণ্ডিতেরা নিরম্ভর কু-কাব্য রূপ স্বতাহতি নিক্ষেপ করিতেছে, ইহা কি সামান্য আক্ষেপের বিষয়!!

এইরপ, দার্শনিক পণ্ডিতেরাও কামিনীজিজ্ঞাসাকে জ্ঞানের বিশেষ প্রতিবন্ধক বলিয়া জানেন। তাঁহারা সব্ব দাই বলেন "নামিনী জিরায়া লবঃ দনিবন্দিনা"—অতএব, কেবল কামিনী ধ্যানের উদ্দীপক কাবোর উন্নতি দেথিয়া আমাদের সস্তুষ্ট থাকা উচিত নহে,—অস্তম্ভত্ব প্রভৃতি তাত্বিক ভাব ও তৎপ্রকাশোপযোগী ভাষা, এতত্ত্বেরই বহু আলোলন করা উচিত।

ষদি বল, "কাবা কারেরা যে কেবল রমণী মৃর্ভিই চিত্রিত করেন, আর আমরা যে কেবল তাহাতেই ভুবু ভুবু হইয়া থাকি এমত নহে। তাঁহারা কত শত নদ, নদী, সাগর, শৈল, বন, উপবন, তড়াগ, মরুভূমি, শ্বশানভূমি, মুদ্দভূমি, শ্বর্গ, নরক প্রভৃতি বর্ণনা করিয়া আমাদিগের চিত্তকে হর্ষ, শোক, আবেগ প্রভৃতি বহুবিধ ভাবে পরিপূরিত করেন,—তদ্বলে আমরাও ইহলোকের জালা যন্ত্রণা আনেকাংলে ভূলিয়া থাকি,—স্কৃতরাং কাব্যালোচনা আমাদিগের অকুশলের নিমিত্ত নহে। যাহা অকুশলের নিমিত্ত নহে, তাহা পরিত্যাগ করিব কেন ?"—

উত্তর এই ষে, আমরা কাব্যকে একবারে পরিত্যাগ করিতে বলিতেছি না; বলিতেছি কুৎসিত কাব্যের পরিত্যাগ ও সৎকাব্যের আল্প সেবা কর। সৎকাব্য বলিয়া তাহাতে ব্যসনী হওয়া উচিত নতে; যেহেতু ব্যসনী হইলে কাব্যের শুভফল গ্রহ হয় না। ধীরতা ও সমুদ্ধি পরিচালন পূর্ব্ধ ক আল্প আল্প সেবা করিলে তৎপরিপাক দশায় কাব্যান্তর্গত শুভফল অনুভূত হইলেও হইতে পারে। কাব্য-নির্মাতার যদি নির্মাণ নৈপুণা থাকে, আর পাঠকের মন যদি পাঠ মাত্রেই সেই বণনীয় বিষয়ে উপনীত হয়, তাহা হইলেই, সেই সৎকাব্য দারা নিয় লিবিত ফল লাভের আশা করা যাইতে পারে বটে। যথা,—

বে মহুবো দয়া, দাক্ষিণ্য, করুণা, মৈত্রী, পুণ্য লিন্সা ও পাপভিহানী প্রভৃতি দল্পুণের অভাব বা অহুদ্রেক আছে,—দংকাব্য
সেবা করিলে হয় ত তত্তাবং গুণের উদ্রেক হইতে পারে। স্বর্গবাদীভিবের স্থসমৃদ্ধি দেখিয়া হয় ত পুণ্যলিন্সার উদয় হইতে পারে—
নারকীদিগের নরক যন্ত্রণা দেখিয়া হয় ত পাপঞ্জিহাদা ক্ষমিতে

পারে—ধনি-দিগের ক্রক্টিভঙ্গী দেখিয়া হয় ত ধনবিরাগ উপস্থিত হইছে পারে—হিংসার অনিষ্ট পরিণাম দেখিয়া হয় ত মৈত্রীভাবের উদ্ম হইতে পারে—অন্ধ-পঙ্গু প্রভৃতি দরিক্র ও দরিদ্রনিবাস সন্দর্শন করিয়া হয় ত করণা রক্তির উদয় হইতে পারে এবং য়ন্ধবীরদিগের অলোকিক প্রভাব দেখিয়া হয় ত উৎসাহিতা ও ওজস্বিতা জন্মিতে পারে। দান-বীরদিগের সদাশয়তা ও বদান্যতা দেখিয়া হয় ত সেই সেই গুণের উদ্রেক হইতে পারে। অতএব, যে সকল কাব্য দ্বারা তোমার বা জগতের উক্তবিধ উপকার হইবার সন্ভাবনা আছে, সে সকল কাব্যের পরিসেবা করিতে আমাদের নিষেধ নাই। ব্যসনী না হইয়া সংকাব্যের পরিসেবা আর ব্যসনী হইয়া জানশাল্রের আন্দোলন করা কর্ত্ব্যা, ইহাই আমাদের মত। এই মত কেবল আমাদের নহে, পূর্ব্বপণ্ডিতগণেরও বটে। যথা,—

"ते उत्तमा ये: क्रियते सच्छास्त्रस्य निषेवनम्। 🦏 सत्काव्यं ये च सेवन्ते ते जना मध्यमा मताः॥"

অর্থ এই যে, যাঁহারা জ্ঞানশাস্ত্রের চর্চ্চণ করেন, পূর্ব্বপিণ্ডিত দিগের মতে তাঁহারাই উত্তম। যাঁহারা সৎকাব্যের দেবা করেন, পূর্ব্বপণ্ডিতগণের মতে তাঁহারা মধ্যম। অসৎশাস্ত্রের ও অসৎকাব্যের সেবকেরাই তাঁহাদের মতে অধম।

যদি বর্গ "তত্বচিস্তা করিতে হইলে ভাষাস্তর শিক্ষার অপেক্ষা করে, কেবল বঙ্গভাষায় হয় না, যেহেতু বঙ্গভাষার অবস্থা এখনও বিচার শিক্ষার উপযোগী হয় নাই।"

এ কথারও অনেক উত্তর আছে। তন্মধ্যে প্রধানতম উত্তর এই যে, হতাশ না হইয়া, উপেক্ষা না করিয়া, চেষ্টা কর,—চেষ্টা করিলে দিশিত ফল অবশ্যই লব্ধ হইবে। যে সংস্কৃত ভাষা একশে ব্রীমনী হইরাছেন, জীণ তমা হইরাছেন, একবার সেই সংস্কৃতভাষার শৈশব কাল চিস্তা কর—বুঝিতে পারিবে যে, বঙ্গভারাও ইচ্ছান্ত্রন্নপ ফল-প্রস্বব ক্রিতে পারিবে কি না।

প্রথমকালে সংস্কৃতভাষায় কি ছিল?—কেবল বস্তবাধক শুটি-কতক নাম, আর ক্রিয়াবোধক শুটিকতক শব্দ (ধাতু) ছিল। যে শশধরকে আজ্ আমরা শত শত নামে উল্লেখ করিতেছি, তাহার ছই-টি মাত্র নাম ছিল। ক্রমে দশ, পঞ্চদশ, বিংশতি-টি (ইহা নিঘণ্টুর পূর্বে) নাম প্রকাশ পাইল। এইরূপে ক্রমে শব্দ ও শব্দ বিন্যাস ভঙ্গী অর্থ ও অর্থ-চাতুর্য্য বৃদ্ধি পাইতে লাগিল। এখনও ব্যাকরণ হয় নাই। ক্রমে নাম, ধাতু, আখ্যাত ও নিপাত,—শব্দের এই চতুব্বিধ জাতি স্থির হইল। এই সময় এক এক-টি করিয়া শব্দ অধ্যয়ন করিতে হয়—শব্দ পারায়ণের শেষ হয় না—অধ্যতাদিগের অত্যন্ত ক্লেশ। এক সময়ে যে সংস্কৃতভাষার এবংবিধ অবস্থা ছিল, তাহা বেদ দেখিলেই প্রতীতি হয়। যথা,—

"हइस्पितिरिन्द्राय दिव्यं वर्ष सहस्र' प्रतिपद्पाठिविहितानाम शब्दानां शब्दपारायणं प्रीवाच, नानां जगान ॥"

অর্থ এই যে বৃহস্পতি বক্তা, ইন্দ্র অধ্যেতা, অধ্যয়নকাল দৈব-পরিমাণের সহস্র বৎসর। তথাপি এক একটি করিয়া অধ্যয়ন করিতে হয় বলিয়া শব্দ পারায়ণ শেষ হয় নাই। বোধ হয় এই উন্নতির সমরেই ব্যাকরণের স্থাই হইয়াছিল। এবংবিধ সময়েই ব্যাকরণের আবশ্যক।

व्याकत्रं विलिल अक्तर्ण भागिनि-व्याकत्रं वृक्षात्र । अथमअव्य

वागिकतमः जोशं नरहा अथरम रा किन्नभ वागिकतमः जिल्लाहिनाः অখন আঁর তাহা অনুভূত হয় না.৷৷ কেহ কেহ বলেন, পাণিনির পূর্ব্বে 'মাহেশ' নামক ব্যাকরণ ছিল, তাহাই প্রথম প্রস্তত। এ কথা: কতদূর সত্য, বলিতে পারি না। অনেকানেক প্রাচীন পণ্ডিভেরাও এ বিষয়ের তথ্য নির্ণয় করিতে: श্বারেন নাই। আবার অনেক পণ্ডি-তের সিদ্ধান্ত এই যে, 'মাহেশ' নামক কোন স্বতন্ত্র ব্যাকরণ নাই, ছিলও না। পাণিনি, কাত্যায়ন, ও পতঞ্জলি,—এই মুনিত্রয়বিনির্মিত স্ত্র, বুন্ধি ও ভাষ্য,—এই গ্রন্থ ত্রয়েরই নাম মাহেশ। উহার 'মাহেশ<sup>১</sup>' নাম: হইবার কারণ এই যে, পাণিনি ও কাত্যায়ন মহেখরের উপা-সনায় দিন্ধ হইয়া তদীয় উপদিষ্ট পদ্ধতিতে উক্ত ব্যাকরণ রচনা করেন। ফল, পাণিনির পূর্ব্বে 'মাহেশ' নামক ব্যকরণ না থাকিলেও অন্যবিধ ব্যাকরণ ছিল সন্দেহ নাই। বেহেতু পাণিনিকে পূর্ব্ব পূর্ব্ব ব্যাকরণের মত থণ্ডন করিভে দৃষ্ট হয়। কথাসরিৎসাগর নামক ইতিহাস গ্রন্থে লিখিত আছে, পাণিনির পূর্বে ঐল্র ও চাল্র প্রভৃতি কতকগুলি কুক্র ব্যাকরণের প্রচলন ছিল। পাণিনির আযু এক্ষণে অন্যন ২৫০০-বংসর ৷ এই মহামুনিকৃত বিস্তীর্ণ ব্যাকরণের প্রচারের পরও অনেক অভাব হইয়াছিল। কাত্যায়ন বৃত্তিনির্মাণ দারা সেই অভাবের পূরণ করেন। বৃত্তি-প্রচাল্পের পরেও ন্যুনতা দৃষ্ট হইল। পুতঞ্জলি, ভাষ্য নির্মাণ দারা তাহার পরিহার করিলেন। ভাষ্যপ্রচারের পরেও বৈকলা লক্ষ্য হইল। তাহার পরিপুরণ নিমিক্ত কৈয়টাচার্য্য টীকা. করিলেন। ইহাতেও অসম্পূর্ণতা। সেই অসম্পূর্ণতা নিরাকরণের নিমিত্ত বিবরণকার প্রভৃতি আচার্য্যেরা, প্রবৃত্ত হইলেন। ব্যাকরণ-টি এত-দিনের পর সর্বাঙ্গ-সম্পন্ন হইল। এখন আর এমন কোন ভাব বা

পদার্থ দৃষ্ট হয় না, যাহা সংস্কৃত দারা প্রকাশ করা না যায়। এই যেমন সংস্কৃত ভাষার অভ্ত পরিণাম দৃষ্ট হয়, এইরূপ বঙ্গভাষারও হইতে পারে—হতাখাস হইবার বিষয় কি?—

अशिष्ठ, "द्वे विद्ये वेदितव्ये परा चैवापरा च"

विला विविध। এক কার্য্যাবসামা অপর অফুভবাবসানা। বিদ্যাকে বহিঃকার্য্যে উপনীত করা যায়—কার্য্যে উপনীত করিতে পারিলে যে বিদ্যা দারা বাহিরের (সংসারের) উন্নতি হয়—(এই উন্নতির নাম বাহ্যোন্নতি) সেই সকল বিদ্যার নাম কার্য্যাবসানা। ইহার নামা-স্তর অপরা ও বিজ্ঞান। শিল্প যুদ্ধ-জ্যোতির্বিদ্যা প্রভৃতি ঐ কার্য্যাবসানা বা অপরা বিদ্যার জাতি। আর যে বিদ্যাকে কোন সাংসারিক কার্যো নিয়োগ করা যায় না—সাংসারিক উন্নতি বা বাহ্যোন্নতি হওয়া যে বিদ্যা দ্বারা সম্ভবে না—কেবল অমুভব করাই যাহার প্রয়োজন— প্রকৃত প্রস্তাবে অনুভূত হইলে যে বিদ্যা অনুভবকর্তার চিত্তোৎকর্য বা আত্মোৎকর্ষ জন্মায়—সেই বিদ্যার নাম অনুভবাবসানা। এই অনু-় ভ্রাবসানা বিদ্যার নামান্তর পরা বিদ্যা ও রহসাবিদ্যা। উপনিষদ্ ও দর্শন প্রভৃতি এই পরা বিদ্যার জাতি। উক্ত দিবিধ বিদ্যার ফলও প্রধানতঃ দ্বিবিধ। প্রথমবিধের প্রধান ফল সাংসারিক উন্নতি বা ্বাহ্যোরতি, আর দ্বিতীয়বিধের মুখ্য ফল আত্মোরতি বা আত্মোংকর্ম। এতদ্বির উভর বিদ্যারই কিঞ্চিৎ কিঞ্চিৎ অবাস্তর ফলও আছে। সে ফল উক্ত প্রধানফলের সহিত সংস্কৃত্ত; অর্থাৎ, কার্য্যাবসানা বিদ্যা ক্লাচিৎ আত্মোৎকর্ষফল স্পর্শ করিবার চেষ্টা পায়-এবং অনুভবাব-সানা বিদ্যাও কথন কথন কার্য্যোন্নতি ফলের স্পর্শ চেষ্টা পায়। व्यञ्ज्य । विकार अन्त्र विकार अनुसारी भानत्वत्र त्यवा । विक्ष আমরা কদাটিৎ প্রতিবন্ধক বশতঃ কার্য্যাবসানা বিদ্যাকে কার্য্যে উপনীত করিতে না পারি—তথাপি তাহার আন্দোলন করা উচিত। হেতু, তন্দারা কোন সময়ে না কোন সময়ে চিত্তোৎকর্ষকলের লাভ সম্ভাবনা আছে। এইরূপ, অত্তবাবসানা বিদ্যাকে অত্তবে উপনীত করিতে না পারিলেও তাহার সেশা করা কর্ত্তব্য; কেন না, তাহার দারা তদীয় অবাস্তর্যকল লাতের প্রত্যাশা আছে। অন্য কিছু না হউক, অস্ততঃ তৃথিলাভের সন্তাবনাও আছে। মনে কর, বেদবিদ্যা (পূর্বকাও) এক-টি কার্য্যাবসানা বিদ্যা; কেন না যাগ-যজ্ঞাদি ক্রিয়াকাও নিম্পাদনের নিমিত্ত উহার আবির্ভাব। যদিও আমরা যাগ-যক্ত করি না, তথাপি উহা জ্ঞানে রাথিতে দোষ কি? বেদ পড়িলে অন্য ফল না হউক,—পুরাকালের রীতি, নীতি, মানব ও মানবীর আচার ব্যবহার প্রভৃতি ত জানা যাইতে পারিবে!—অস্ততঃ দশ্টা কথা বলিবার ত অবলম্বন হইতে পারিবে!—

"पुरा किल वेदमधील लिरतं बक्तारी भवन्ति।"

আদিম কালের ব্রান্ধণেরা অনেকে কেবল বক্তা হইবার জন্যই বেদ.
পড়িতেন। না পড়িবেন কেন ?—বক্তৃত্বশক্তি কি স্থথ-সাধন সামগ্রী
নহে ?—অতএব, কোন না কোন দার্শনিকপদার্থ বাঙ্গালাভাষার
আনীত হইলে এবং তাহার, আলোচনা করিলে, কিছুমাত্র অপকার
নাই—প্রত্যুত কোন না কোন উপকার আছে।

কেহ কেহ বলেন, "না,—দর্শনশাস্ত্রের আলোচনার কিছুমাত্র উপকার নাই। দর্শনশাস্ত্র অধ্যয়ন করিলে মহুষ্য কেবল বাচাল হয়, আর বিচারমল্ল হয়। আর কিছুই হয় না। দর্শনশাস্ত্রের সমস্তই কল্পনাময়, পরীক্ষার বাহির, স্কুতরাং তত্ত্বিধিত ফুলও থ-পুশুত্বা। অতএব বৃথা কালব্যর না করিয়া, যাহাতে আপনার হিত হর—জগতের উন্নতি হয়—জন্যের উপকার হয়—এরপ শান্তের চর্চা কর। যথা জ্যোতিঃ-শিক্ষ ভৈবজ্য প্রভৃতি।''\*

কেহ কেহ ইহার উত্তর করেন, "হা,—এই উপদেশ বাকা-টি শুনিতে মিষ্ট বটে, হিতকারীও কটে; কিন্তু, যদি উহার একদেশে "দর্শনশান্তের ফল খ-পূজাতুলা" এই ভ্রম কলুষিত অংশটুক্ সংলগু না থাকিত—এবং উহার বক্তৃগণ যদি ঐ স্থানটিতে গিয়া ভ্রমান্ধ না হইতেন—তাহা হইলেই ঐ উপদেশ যথার্থ উপকারে আসিত। আক্ষেপের বিষয় এই যে, তাঁহারা ইহা বোধগম্য করিতে পারেন না যে, জ্যোতিঃ-শিল্ল-ভৈষজ্যাদি যাবদীয় বিজ্ঞান, সমন্তই জ্ঞানশান্তের গাত্রৈকদেশে সংলগু আছে। আপোগও শিশুরা নিরন্তর আহার লাভ করিয়া

শংশ্বত লেখকদিগের মধ্যেও এইরূপ মততেদ দৃষ্ট হয়। যথা জ্যোতিজ্ঞ পিণ্ডিতরা বলেন, "सদল্ জ্যীনিষ্ মান্ধ" জ্যোতিঃশান্তই সফল, আর সমন্তই নিক্ষল। শিল্পীরা বলেন "কাবেনীয়ে নিদান্ত: মিল্ড লশুনিষ্ঠ—বিষক্ষান্ত মুদান্দ্র" শিল্পেরই অমুষ্ঠান কর—বিষক্ষারই উপাসনা কর। বৈদ্যেরা বলেন, "দ্বিনায় লানা ঘায় আইবিদ্ধ দিন্দান্ত।" জগতের হিতের নিমিত্ত বিধাতা শ্বাং আয়ুর্কেদ প্রকাশ করিয়াছেন; মতএব, জগতের মধ্যে যে কিছু হিতকর বস্তু আছে, তন্মধ্যে আয়ুর্কেদই প্রধান। ধর্মশান্তকারেরা বলেন "एक एव सৃদ্ধন্দান্তি নিদ্দি যানুর্বেদই প্রধান। ধর্মশান্তকারেরা বলেন "एक एव सৃদ্ধন্দান্তি নিদ্দি যানুযানি য:—"জীবের ধর্মই একমাত্র স্কাদ, ধর্ম ভিন্ন অমুষ্ঠের বস্তু আর কিছুই নাই। পোরাণিক মহাশরেরা বলেন "মার্যান্ত্রী বিনিদান্ত্র যান্ত্র তর্কশান্ত পড়িলে মসুষ্য শৃগালযোনি প্রাপ্ত হয়; অতএব তর্ক শান্ত কেহ ঘেন না পড়ে। পরিশেষে তত্তিস্তকেরা বলেন "লালনিব ঘর্ম্ময়:—" একমাত্র জানই পরম কল্যাণের কারণ। এইকপ, স্ব শান্তে শিষ্যের আহা জ্বাইবার নিমিত্ত, ভিন্ন ভিন্ন সম্প্রদায়ের লোকেরা ভিন্ন ভিন্ন ফলের উল্লেখ করিয়া থাকেন। পরম্ভ চরমে, সকলেরই জানুশান্তের উৎকর্ষতা শ্লীকার করিতে হইয়াছে।

পরিবর্দ্ধিত হইতেছে, কিন্তু তাহারা জানে না বে, সেই আহার তাহারা কাহার প্রসাদাৎ প্রাপ্ত হইতেছে। অপ্রবিষ্ট জ্ঞানালোক অসভা ক্লাতিরা স্বচ্দলভাত বৃক্ষ-শিলাদি ভৌতিকবস্ত ও ক্ষিতি, জল, পবনাদি ভূত-পিও লইয়া ভোগোপকরণ নির্মাণ করিতেছে, কিন্তু তাহারাও জানে না যে, সেই সমস্ত পার্থিব বস্তু তাহারা কি ভাবে, কি গতিকে, কাহার প্রদাদে লাভ করিতেছে। আমরাও যে, আহার ব্যবহার, গত্যাগতিপ্রভৃতি চেতনকার্য্য নির্মাহ করিতেছি,—ইহা যে কি,— কাহার বলে করিভেছি, আমরাও তাহা সহজ জ্ঞানে অবগত নহি ৷ এইরপ, উক্ত দম্প্রদায়ের লোকেরাও অবগত নহেন যে, তাঁহারা কাহার প্রসাদাৎ সেই সকল শিল্প-ভৈষজ্যাদির বীজোদ্ধার ও তাহাকে विखात कतित्व ममर्थ स्टेरिक्स । विरवन्ना स्त्र त्य, जला है ना থাকাতেই জাঁহারা তাঁহাদের স্ব স্ব শাত্রের মূল ও জীবন বোধগম্য করিতে পারিতেছেন না। সে যাহা হউক, জ্ঞানশাস্ত্র চর্চার যে কি ফল—ও তজ্জনা স্থা বে কি স্থা—তাহা আমরা কথা দারা ব্রাইতে পারি না।

"বর্তমার" দ মকান নিয়া নন্ অব্ নহন:ক্ষেত্রণ বছান।" বদি কাহারও তজ্জাতীয় চিত্ত থাকে, তবে তিনিই আপনা আপনি বুঝিতে পারিবেন। সহসা অনো পারিবে না।

অপিচ, জ্ঞানশাস্ত্রের একটা সামান্য অঙ্গ-ফলের প্রতি দৃষ্টি চালনা কর, ব্রিতে পারিবে যে, অন্যান্য শাস্ত্রের সহিত ইহার কি তারতম্য আছে।

> "व्यक्तिरिन्द् संस्पर्धात् त्रमादिष्टविवर्जनात् । दुःसं चतुर्भिः शासैरं कारचैः सम्पद्मवि ॥अ

ব্যাধি, আগন্তক অনিষ্ট অর্থাৎ কণ্টকবেধাদি, শ্রম, আর অরাদি ইপ্ত বস্তুর অভাব বা অপ্রাপ্তি,—এই চারি প্রকার কারণ হইতে শারীর-হঃখ উৎপন্ন হয়।

> "तदातत्पतिकाराच सततत्वाविचिन्तनात्। पाधिव्याधि प्रश्नन कियायोगहयेन तु॥"

তৈষজ্য দারা ব্যাধি, উপানং প্রভৃতি দারা কণ্টক বেধাদি, অনায়াস
কর্ম দারা শ্রম, ও অন্নাদি আহরণ দারা ইপ্প বস্তুর অভাব জনিত হৃংথের
শান্তি হয়। চতুর্বিধ উপায় দারা যেমন কথিত চতুর্বিধ হৃংথের শান্তি
করা যায়—তেমনি আবার একমাত্র উপায় দারাও উক্ত চতুর্বিধ
হৃংথের নির্ত্তি করা যায়। সে উপার কি? না অবিচিন্তন; অর্থাৎ
তত্তৎকালে তত্তৎ বিষয় হইতে মনকে আচ্ছিন্ন করিয়া অন্যত্র স্থাপন
( যাহাকে আমরা ভূলিয়া থাকা বা অন্যমনস্ক বলিয়া ব্যবহার করি)।
অত্যন্ত অন্যমনস্ক অবস্থায় যে, বাহ্য স্থে হৃংথাদির অমূত্রব হয় না,
তাহা প্রসিদ্ধই আছে। অতএব মনকে ইচ্ছামূরূপ আয়ন্ত ও আত্মেচ্ছার
অধীন করিবার শক্তি কাহার আছে ?—তাদৃশ শক্তি না ভৈষজ্য
বিদ্যার, না শিল্পবিদ্যার, না জ্যোতির্বিদ্যার,—কাহারও নাই। উহা
কেবল জ্ঞানাঙ্গশান্তেরই আছে। (জ্ঞানাত্মশান্ত্র—যোগ)।

অপিচ, তৈষজ্য বিদ্যা যে অন্যের হৃ:থ হরণ করেন বলিয়া শ্লাঘা করেন—ভালই—কিন্তু, তাঁহাকে আর এক কথা জিপ্তাসা করা যাউক
—"তৃ:খ উপস্থিত হইলে পর তাহার নিবারণ করা ভাল ? কি এক বারে তৃ:খোৎপত্তির মূলোচ্ছেদ করিয়া দেওয়া ভাল ?—এস্থলে ইচ্ছা না থাকিলেও ভৈষজ্য-বিদ্যাকে বলিতে হইবে যে, তাহার মূলোচ্ছেদ করাই ভাল। যদি তাহাই স্থির হয়, তবে, তাঁহাদের এমন কি ঔষধ

আছে যে তদ্বারা হৃংখেৎপত্তির ম্লোচ্ছেদ হইবে ?—তাহা তাঁহাদের
নাই। চতুর্বিধ শারীর-হৃংথের মধ্যে, মাত্র ব্যাধিন্দ হৃংথই তাঁহারা
নিবারণ করিতে পারেন। তাহাও আবার কার্য্যরূপ অর্থাৎ প্রকাশ
হইলে পর। তাহার পূর্বরূপ অর্থাৎ কারণ-অবস্থার বিনাশ করিতে
পারেন না। পরস্ত আহার-বিহারাদির ব্যতিক্রম, শীত-বাত-আতপ-বর্বা
প্রভৃতির ব্যতিসেবা, ইন্দ্রির-ক্রিয়ার আতিশব্য,—ইত্যাদি বাহ্যকারণ হইতে যেমন মহুষ্যের হৃংখোৎপত্তি হয়; তেমনি শোক, হর্ষ,
আবেগ, কাম, ক্রোধ প্রভৃতি মানসিক বিকার হইতেও হৃংথোৎপত্তি
হয়। জরাদি বেমন শরীরের রোগ—কামাদি তেমনি মনের রোগ।
শারীর-রোগ যেমন শরীরকে জীর্ণ করে, মানস-রোগও তেমনি মনকে
জীর্ণ করে। অতএব, তাঁহাদের এমন ঔষধ কি আছে যে তাহারা
মানস-রোগের নিবারণ করিবেন ?—অথবা কাম-ক্রোধাদির বিলয়
করিবেন ?—উহা তাঁহারা পারিবেন না। মানস রোগ নিবারণের
অন্বিতীয় ঔষধ কেবল জ্ঞানশাস্ত্রেই আছে, অন্যত্র নাই।

"দলীইছবন্তু আদ্যা বু: আদ্যা দার্ছি র সমন্।"
মন এবং দেহ, এই উভয়কেই অধিকার করিয়া মুমুষ্যের ছু:খোৎপত্তি হইতেছে। তন্মধ্যে মান্স ছু:খই প্রবল; ষেহেতু মন উত্তপ্ত হইলে শরীর আপনা হইতে তাপযুক্ত হয়।

्रं मानसेनिष्ठ दु:खेन अरीरसुपतथाते । ... अय:पिछेन तप्तेन सुन्धसंख्यासिवीदसम्॥" ।

বেমন কুস্তাবয়ব লোহ প্রতথ হইলে তন্মধ্যন্থ সলিলও প্রতথ হয়, তেমনি মন উত্তপ্ত হইলে শরীরও উত্তপ্ত হয়। মন যদি তাপস্পৃষ্ট না হয়, তাহা হইলে সহস্র ব্যতিক্রম ঘটনা হইলেও শ্রীর স্বস্থ থাকে।

### "मानसं श्रमयेत्तकाज्शानेनाग्नि-मिवास्तुना। प्रशास्त्री मानसिद्धास्य शारीर-मुपशास्यति॥"

এই জন্য,—বৃদ্ধিমান্ মন্থ্য অগ্রে জ্ঞানোৎপাদন ছারা মানস্ব্যাধির নিবারণ করিবেন, মানস তাপ বিনির্ভ হইলে শারীর-তাপ স্বতই নির্ভ হইবে। "মন ভাল থাকিলে শরীর ভাল থাকে—কি শরীর ভাল থাকিলে মন ভাল থাকে ?"—ইহার নির্ণয় গ্রন্থ মধ্যে প্রদর্শিত হইবে। স্থল কথা এই যে প্রবলপরাক্রম মানস-তাপ নিবারণ করিবার অধিকার না ভৈষজ্য বিদ্যার, না শিরবিদ্যার, কাহারও নাই, উহা কেবল জ্ঞানশাস্ত্রের আছে। ইহা সপ্রমাণ করিবার নিমিত্ত স্বতন্ত্র প্রয়াস পাইতে হইবে না। যেহেতু দর্শন শাস্ত্রের অধিকাংশ স্থলই ঐ অংশের প্রতিপাদক। যাহারা দর্শনচর্চা করিবেন, তাঁহারা তত্তংস্থানে উহার বহুপ্রমাণ পাইবেন এবং সেই সকল প্রমাণ পরীক্ষিত কি অপরীক্ষিত, তাহাও ব্রিতে পারিবেন; স্বতরাং জ্ঞানের সর্বভ্রেখ-নিবারকত্ব শক্তির পরিচয় ও পরীক্ষাপ্রকার স্বতন্ত্র স্থানে বিন্যাস করা রুখা।

এছলে ইহাও বৃঝিতে হইবে যে, জ্ঞানশাস্ত্র পড়িলেই যে তত্তৎ-ফলভাগী হওয়া যায়, তাহা নহে। কেবল জ্ঞানশাস্ত্র কেন, কোন শাস্ত্রেরই সেরূপ শক্তি নাই। তাহাতে বিলক্ষণ অভ্যাস যোগ, অমু-ধান, সমাহিত হইয়া নিয়মিভরপে আচ্রণ এবং তাহার দার্চ্য-সংস্থাপন অপেক্ষা করে। শাস্ত্রকারেরা বলেন,—

> ' "ययमस्यस्य मेधावी ज्ञानविज्ञान तत्परः । पत्नात्वनिव धान्यार्थी त्यजेद्यय-मग्रेषतः ॥"

জ্ঞান বা বিজ্ঞান উপার্জ্জনের নিমিত্তই গ্রন্থাভ্যাদের আবশ্যকতা। ধান্যাথা ব্যক্তি 'যেমন সর্ব্বদমেত আহরণ পূর্ব্বক ধান্য ভাগ গ্রহণ করিয়া অবশিষ্ট (পলাল) ভাগ ত্যাগ করে;—সেই রূপ বৃদ্ধিনান্ ব্যক্তি গ্রন্থাহরণ পূর্বক তত্পদিষ্টপথে বিচরণ করত অনুষ্ঠান হারা জ্ঞানাদির অর্জন করিবেন। আত্মা যখন সেই সমস্ত আভ্যাসিক জ্ঞানে পরিপূর্ণ হইবে, তখনই তিনি কথিতবিধ ফলভোগের অধিকারী হইবেন। অতএব, যখন জ্ঞানশাস্ত্রের সামানাতর অঙ্গফলের সহিত অন্যান, শাস্ত্রের মুখ্যফল তুলিত হয় না, তখন "দর্শনশাস্ত্র নিক্ষল"—এই ভ্রমক্র্বিত বাক্যা শুনিয়া নিবৃত্ত হওয়া বৃদ্ধিমান্ মহুষ্যের পক্ষে অতীব গ্রহণীয় সন্দেহ নাই।"

যাহাই হউক, গ্রন্থাবতরণ-প্রদঙ্গে আমরা অনেক দূরে আদিয়া পড়িয়াছি; কিন্তু প্রকৃত বিশ্বরণ হই নাই। যে উদ্দেশে এত দূর বলা, তাহা কিছু কিছু করিয়া প্রত্যেক প্রাদিপক বাক্যের সঙ্গে সঙ্গে বলিয়া আদিয়াছি। তথাপি, উপসংহার কালে বক্তব্য এই যে, আজ্ কাল বঙ্গ-সমাজ বেমন কাব্য ইতিহাসাদির চর্চ্চায় মনোনিবেশ করিয়াছেন, এইরূপ, জ্ঞানচর্চাও কর্জন। তাহাতে অন্যবিধ ফল না হউক, নিয়লিথিত ফল হইবার বাধা নাই। যথা, "শিশুবং সন্মৃত্যজানের বিলয়—বাক্বিশুদ্ধির অভাবহরীকরণ—আধ্যাত্মিক শুংকর্ষ্য ও আধ্যাত্মিক স্থুথ লাভ—ভোতিক স্থুখ অপেক্ষা আধ্যাত্মিক স্থুখর পরিশুদ্ধতা বোধ—মনের শক্তিবৃদ্ধি—ধর্মপ্রবণতা—তৎসঙ্গের পরিশুদ্ধতা বোধ—মনের শক্তিবৃদ্ধি—ধর্মপ্রবণতা—তৎসঙ্গেরা দাক্ষিণ্য প্রভৃতির উদ্রেক—ইত্যাদি—"

সংসারের সকল মন্থা যদি এই সকল স্বর্গীয় গুণে বিভূষিত হয়, তাহা হইলে এই পৃথিবীই স্বর্গ হয়; পরস্ত সেরূপ হইবার সম্ভাবনা নাই। সে যাহা হউক, আমি আপন মনের ঔৎস্থক্যনিবৃত্তি, বঙ্গভাষার অবয়ব বৃদ্ধি ও বঙ্গীয়ছাত্রগণের অভিজ্ঞতা বৃদ্ধি লক্ষ্যকরিয়া এই গ্রন্থ- গানি হারত করিলাম। এতদ্বারা যদি মামকীন উদ্দেশ্যের কোন সংক্র সংসিদ্ধ হয়, তালা হইলেও আমি ধন্য হইব। ইহার শিরোদেশে 'সাঙ্খ্য-দর্শন' এই মুক্টার্পণ করিলাম বটে, কিন্তু এতন্মধ্যে সাঙ্খ্য-ব্যতীত অনুমান্য দর্শন্ত্রেও মত সন্নিবিষ্ট আছে। সাঙ্খ্যমতের আধিক্য ধার্কাতেই তদক্ষারী 'সাঙ্খ্য-দর্শন' শাম দিয়াছি।

তির তির মূলবাকা ও টীকাকারগণের ব্যাখ্যাবাকা অবলম্বন করিয়া তত্ত্বাকোর অভিপ্রায় যত দূর আকর্ষণ করা যাইতে পারে, তত দূর আকর্ষণ করিয়া বঙ্গীয় রীতিতে গ্রথিত করিয়াছি।

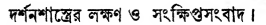
ইহাতে কোন প্রকার স্ব-কল্পিত বিষয় সন্নিবিষ্ট করি নাই।
বে বে স্থানে কল্পিত বলিয়া সংশয় অর্থাৎ তাহা মূলে আছে কি না,
এইরূপ মনোভাব উপস্থিত হইবার সস্তাবনা আছে, সেই সেই স্থানের
আলম্বন বাক্যগুলি (সংস্কৃত) উদ্ধৃত করিয়া দিয়াছি।

ইহাতে ভ্রম-প্রমাদ ও অনভিজ্ঞতাদি-জনিত দোষ থাকিবার সম্পূর্ণ সন্তাবনা; যদি থাকে, সহদয়গণ মংপ্রতি অনুগ্রহ বিতরণ পূর্বক সেইগুলি সংশোধন করিয়া লইবেন এবং আমাকে জ্ঞাত করাইবেন। এক্ষণে আশা বা প্রার্থনা এই যে, ক্রমে এতি দিধ গ্রন্থের ভূরি প্রচার হউক এবং বাঙ্গালাভাষার ছাত্রগণ নাটকাদি বিনিঃস্থত নিমশ্রেণীর আনন্দ অপেকা উচ্চতর দার্শনিক আনন্দে নিবিষ্টচেতা হউন।



Sankhya Philosoph

(MNRO) সাখ্য-দর্শন।

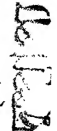


মানবীয় জ্ঞান তুই প্রকার। এক আজানিক অপর সম্পাদ্য। আহার নিদ্রা ভয় প্রভৃতি যাহার বিষয়, সেই জ্ঞান মনুষ্যের অভ্যাস ব্যতিরেকেও জন্মে, এজন্য উহার নাম আজানিক (স্বাভাবিক); আর যাহ। অভ্যাস দারা সম্পাদন করিতে হয়, তাহা সম্পাদ্য। পূর্ব্ব পূর্ব্ব পণ্ডিতের। এই সম্পাদ্য জ্ঞানকে ছুই ভাগে বিভক্ত করিয়া গিয়াছেন। জ্ঞান ও বিজ্ঞান। মোক্ষ-বিষয়কজ্ঞান অর্থাৎ আত্মা কি ?— ঈশ্বর কি ? —জগৎ কি ?—এই মোকোপযোগি প্রশ্ন ত্রয়ের তত্ত্ব যে জ্ঞানের বিষয়, তাহাই জ্ঞান, আর তরিণায়ক শাস্তের নাম জ্ঞানশাস্ত। শিল্প বা শিল্পোপযোগি বস্তু বা বস্তু-শক্তি,যে জ্ঞানের বিষয়, পূর্ব্ব পণ্ডিতেরা তাহাকে 'বিজ্ঞান' আর তদ্বিয়ের গ্রন্থকে বিজ্ঞান গ্রন্থ বা বিজ্ঞানশাস্ত্র विनियार्क्टन । এই निर्गयः

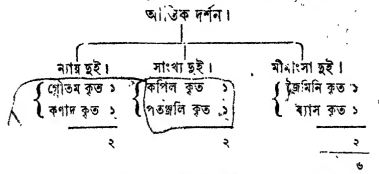
> "शास्त्रमम्बस्य मेधावी ज्ञान-विज्ञान-तत्पर:।" मीचे धी र्जानमन्यव विज्ञान' शिलाशास्त्रयी:।

ইত্যাদি বাক্য হইতে লব্ধ হয়। অপিচ, দৃশ্ধাতু নিম্পন্ন "দর্শন" এই শব্দটির প্রকৃত অর্থ জ্ঞান। যদি দর্শন শব্দের প্রকৃত অর্থ



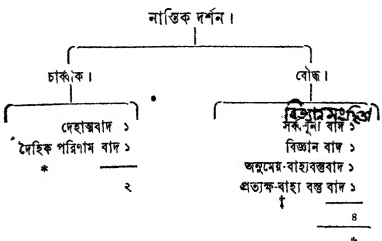


জান হইক তবে দর্শন শাস্ত্র বলিলে আমরা এই অর্থ সংগ্রহ করিতে শারি বে, সে শাত্রে পূর্বোক্ত তত্তের নির্ণয় আছে তাহাই দর্শন শাহ্ম । পর্ন ও জ্ঞানশাস্ত্র একই বস্তু। (ভারতবর্ষীয় জ্ঞান শাস্ত্রের মধ্যে প্রসন্দ ব্রক্তিঃ বিজ্ঞান শাস্ত্রেরও প্রবেশ থাকা দৃষ্ট হয়)। ভারত্ত্বর্ষে ্যক্ত প্রকার দশ্র শাস্ত্র আছে, তত্তানতের মত এক রূপ না হইলেও, 'भूक् (अवस्तितित्व ) अ अरक्ष काशाव विवान नाहे। दक्वन মুক্তির অক্ষণ ও মুক্তির উপায়, এই ছই অংমেই সম্পূর্ণ বিবাদ। কেহ কেহ মুক্তির স্বরূপ ও উপায় নির্দারণ করিতে গিয়া ঈশ্বর मात्नम, त्वन मात्नम, अनृष्ठे मात्मम। त्कर् वा नेश्वत मात्मम ना, अनृष्ठे মানেন, বেদও মানেন। কেহ বা তত্রিতয়ের কিছুই মানেন না। याँशां विष यानित्वन ना, ठाँशां नाखिक-थाा जि था छ रहेत्वन। যাঁহারা বেদ মানিলেন, তাঁহারা ঈশ্বর না মানিলেও আন্তিক থাকি-লেন। সাংখ্যকার কপিল, ঈধর মানেন না। প্রচলিত ক্রিয়া কাণ্ড যাঁহার মত, সেই মীমাংসা দর্শনকার জৈমিনিও ঈশ্বর মানেন না। তথাপি তাঁহারা আন্তিক। (ইহাঁদের মতে বেদ ও পরলোক অমান্য कांत्रीतांहे नांखिक)। क्विन अक्सांज (तरात सर्गामा-तराहे हेंहांत्रा নান্তিক অপবাদ হইতে মুক্ত আছেন; আর, বৌদ্ধ চার্ম্বাক প্রভৃতিরা বেদ অমান্য ক্রিয়াই নাস্তিক অপবাদ প্রাপ্ত হইয়াছেন। ফল, বি-বেচনা করিতে গৈলে, ঈশ্বর অপলাপ কারীরাই বাস্তবিক নাস্তিক। নান্তিক ও আন্তিক, উভয় দর্শন মিলিত করিলে সমুদায়ের সংখ্যা পাঁচ হয়। আন্তিক দর্শন তিন ও নান্তিক দর্শন ছই। প্রাচীন আর্য্য গ্রন্থে এইরূপ সিদ্ধান্ত দৃষ্ট হয়। অষ্টাদশ বিদ্যার গণনা স্থল সাংখ্যকে ধর্মশান্ত্রের মধ্যে গণ্য করিয়া "মীমাংসা নাায় এব চ" এই বিনিয়া মীমাংসা ও ন্যায় এই ছুইটিকে পৃথক্ করিয়া বিনিয়াছেন।
আবার স্থানাস্তরে, "নান্তি সাংখ্যসমং জানং" এই বিনিয়া সাংখ্যের
প্রাধান্য স্বীকার করিয়াছেন। স্থতরাং আন্তিক দর্শন প্রধানতঃ
তিনই হইতেছে। তবে যে ষড়দর্শন বিনিয়া প্রাসিদ্ধি আছে, কেবল
প্রাসিদ্ধি নহে গ্রন্থভেনও দৃষ্ট হক্ষ, তাহার সংগতি এইরূপ,—



গৌতমের কৃত নাম, কণাদের কৃত বৈশেষিক, কপিলের কৃত নিরীধর সাংখ্য, পতঞ্জলির কৃত সেধর সাখ্য ও যোগ, জৈমিনির কৃত পূর্ব্যীনাংদা, ব্যাদের কৃত উত্তর মীমাংসা ও বেদান্ত নামে প্রসিদ্ধা

নাস্তিক দর্শনেরও এই রূপ প্রস্থান ভেদ আছে। যথা,—



সম্দারে দাদশ দর্শন। এই সকল দর্শনের উৎপত্তিকাল, বা অগ্র-পশ্চাৎ-ভাব নিঃসন্দিগ্ধ রূপে নির্ণয় করা যায় না; কারণ, এতৎ-সম্বন্ধে কোন বিশ্বস্তলিপি নাই। অনুমান করিয়া নির্ণয় করাও স্থকঠিন; কেন না, পরস্পত্রের প্রতি পরস্পরের কটাক্ষ দৃষ্টি দেখা যায়। যদি এক

বিজ্ঞান অর্থাৎ প্রতায় বা আলয়বিজ্ঞান নামক বুদ্ধির মিথাাও নাই — তবে কি না তাহা ক্ষণিক।

উৎপন্ন হইতেছে ধ্বংস হইতেছে এই রূপ বিজ্ঞান ধারাই (প্রবাহ) সতা।
তিন্তিন্ন প্রত্যেক বিজ্ঞান ক্ষণিক। এই সতা বিজ্ঞান ধারাই জগদাকারে রুণিড়া
করিতেছে। যাহা বাহিরে দৃষ্ট হর, উহার অন্তিত্ব বাহিরে নহে সকলই অন্তরে
এবং ঘট, পট, গৃহ, কুডা, নদ, নদা, সাগর, শৈল প্রভৃতি যে কিছু বাহা দৃশ্য
দেখিতেছ—উহার একটিও কথিত নামক বস্তু নহে। সকলই প্রতায় বা আলয়
বিজ্ঞান; এই রূপ যে শান্তে বলে, তাহার নাম ক্ষণিক বিজ্ঞান বাদ।

ক্ষণিকানুনেয়বাহ্যবস্তবাদ প্রায় এইরূপ, প্রভেদ এই বে,উহারা বাহ্যবস্তর অন্তিত্ব একবারে বিলোপ করে না। বলে, বাহ্যবস্তর উপলব্ধি অস্তরে হয় বটে কিন্তু তাহার সন্তা বাহিরে। তাহাব প্রত্যক্ষ হয় না, তবে কি না প্রত্যমের কোন আলম্বন থাকা উচিত, এই বলিয়া বাহ্য বস্তর সন্থা বাহিরে থাকা অনুমিত হয়।

প্রতাক্ষবাহ্যবস্তবাদীরা বলেন, "না,—বাহ্য বস্তু বাহিরে বটে, প্রত্যক্ষ-সিদ্ধও বটে,—পরস্তু তাহা ক্ষণিক। আলয় বিজ্ঞানের সঙ্গে সন্মায়— আবার তৎসঙ্গে বিলীন হর। হিমালয় যে চিরকাল আছে, এই প্রতীতি কেবল প্রতায় প্রবাহের মহিনা। উহা পূর্ববিধি অথওদগুরমান নহে।

<sup>\* &</sup>quot;শুক্রশোণিতের পরিণামজনিত এই দৃণ্যনান দেহই আত্মা, এত দতিরিক্ত কোন স্বতন্ত্র আত্মা নাই,—এই সিদ্ধান্তের প্রতিপাদন যে শান্ত্রে আছে তাহার নাম দেহাত্মবাদ।

এই দৃশামান স্থল দেহ আঝা নহে, ইহাতে যে চৈতনাসংযোগ আছে, তাহাই আঝা; কিন্তু নে চৈতনা দৈহিক পরিণামনিশেষের ধর্ম, তাহা দেহ যন্ত্রের পরিপ্রিতা কালে উৎপন্ন হয়—অসম্পূর্ণতাকালে ধ্বংস হয়,—ইহা প্রতিপাদন ও মনই আঝা ইহার নির্ণয় নিমিত দৈহিক পরিণামনিশেষ বাদের প্রবৃত্তি।

<sup>†</sup> এ জগতে সৎ অ্থাৎ সতা বস্তু কিছু নাই; দেহ নপ্ত হইলেই মুক্তি; এই সিদ্ধান্তের অম্পাসন যাহাতে আছে তাহার নাম স্ক্ণুন্বাদ।

ममास्ट्रे मभूनांत्र पूर्णत्नत खन्म कहाना कता यात्र, তবেই ওরূপ ঘটনা সম্ভব হয়, নচেৎ হয় না। আবার সমসাময়িক কল্পনা করাও যায় ना ; दकन ना, पर्नन-পরম্পরার লিখন ভঙ্গী ও প্রাণাদি আখ্যায়িকা-গ্রন্থ পর্য্যালোচনা করিনে স্পষ্টই প্রতীত হয় যে, দর্শনকারেরা বিভিন্ন সময়ের লোক এবং তাঁহাদিগের মধ্যে সম্পূর্ণ অগ্র-পশ্চাভাব বিদ্যমান व्याद्ध। यथन वाामरानत्वत क्या दश नाहे, तामाध्र ज्थन वर्षीयान्; এই রামায়ণে মহর্ষি কপিলের উল্লেখ দেখা যায়। রামায়ণ যথন অনুপস্থিত কালের উদরস্থ, শ্রুতি তথন যুবতী। তদ্বিধ শ্রুতিতেও কপিলের উল্লেখ আছে। এইরূপ,স্থানে তানে গৌতমেরও উল্লেখ থাকা पृष्टे दृद्धताः दुष्पावात पर्यन प्रकलात निथनगि चरवत्। कतिरम प्रविटक পাওয়া যায় "न वयं षट्पदार्घवादिनोवैशेषिकादिवत्।" এই বলিয়া কপিল বৈশেষিক কণাদকে কটাক্ষ করিতেছেন। জৈমিনিও "বাহ্বাযক্ষান-पेचलात्।" वानताय्रगरक शृका कतिराज्या आवात वाम "अधिकारं जीमिनः" এই विनिश्न किमिनिय भारत क्रिटिट इन, "एतेन योगः प्रसुक्तः" এই বাক্যে পাতঞ্জলকেও খণ্ডন করিতেছেন। গৌতমও "महदण यहणात" এই সূত্র দারা কপিলকে লক্ষ্য করিতেছেন। আবার কণাদও গৌতমের সহিত নিরস্তর স্পদ্ধা করিতেছেন। এই সকল দেখিয়া ৰলিতে হয় যে,দার্শনিক ইতিহাদ নির্ণয় করা সহজ্যাধ্য নহে। বিশেষতঃ কাল নির্ণয় করিবার ত কোন উপারই নাই। যদিও চেষ্টা कतित्व वरमृत गुगनाय ३,२ कतिया वााम भ्या ख या उया या हेटल भारत ; কিন্তু তৎপরে অর্থাৎ ব্যাদের ওদিকে আর বৎসর নাই, কেবল যুগ— দাপর, ত্রেতা, সতা !! এই জন্য বলি, দার্শনিক ইতিবৃত্ত গ্রন্থপীঠ মধ্যে সন্নিবেশিত করিবার প্রয়াস পাওয়া বৃথা। ক্লবে, যাহা কিছু

বলা যায়, তাহা কেবল মনের আবেগ নির্ত্তি করা মাত্র। যাহাই হউক, অস্ততঃ মনোবেগ নির্ত্তির নিমিতও আমাকে ক্রিঞিৎ বলিতে হইতেছে।

যুক্তিশান্ত্রের প্রথম-নির্মাতা কে ?—অনুসন্ধান করিতে গেলে পক্ষাপক্ষ উপস্থিত হইবে। এক শ্বক্ষের অভিপ্রায় এই যে "নাস্তিক সম্প্রদান্ত্রের কোন আদি পুরুষই যুক্তিপথের আবিভাবিক। যে হেড়ু সমস্ত আন্তিক-শাস্ত্র হৈতুক [শুক্ষতর্ক বা নাস্তিকোচিত তর্ক] শান্ত্রের নিন্দায় পরিবাপ্ত। পুরাণের ত কথাই নাই, বৃদ্ধমহর্ষি মন্তুত—

> "योऽवमन्येत ते मूले हेतु मास्ताययाद दिन: । स साधुभिवीहकार्यों नासिको वेदनिन्दक:॥" 🔰 🕽,

এই বণিয়া হেতু শাস্ত্রের নিলা ও তদবলম্বিদিগকে বৈদিক দ ।
হইতে বহিদ্ত করিবার অন্ত্রুমতি দিয়াছেন। বেদভাগ অরেষণ করিলেও "নীষা নর্নীয়া দানিবাদনিয়া" "নন্ত্রীন স্বান্ত বছতরবাক্য প্রাপ্ত হওয়া যায়।
অতএব, আন্তিক্য উন্নতির পূর্বে যে হেতুশাস্ত্রের জন্ম, তাহাতে আর সংশন্ধ নাই।"

সম্ভব বটে। আদিমকালের ঋষিদিগের বালবং সরল-হাদর-নিম্পাদিত বেদনির্ণয় অবলম্বন করিয়। ধর্মাচয়ণ ও বস্তুনির্ণয় করাই সম্ভব—দ্বিতীয় কালের লোকদিগের ক্রমে কোটিল্য-কবলিত তীক্ষবৃদ্ধি হওয়াই যুক্তিসিদ্ধ—তীক্ষবৃদ্ধি পুরুষের বৈদিক মতে আস্থা উচ্চটিত হওয়াই অমুভবসিদ্ধ—মাস্থা উচ্চটিত হওয়াতেই তাহাদের পূর্বাগত মত'কে 'দ্রীভ্ব' করিবার চেষ্টা জন্মিয়াছিল—তৎপরিপাকদশায় বিশ্বাসের সর্ধানাশক তর্ক উদিত ইইয়াছিল।

ক্রমে চির-সংস্থার।পর পুরাতন ঋষিদিগের মধ্যে একচা কোলাহক।
উপস্থিত হইল। তদ্ধে সেই দিতীয় কালের নাস্তিকসম-তীক্ষবৃদ্ধি
আন্তিক ঋষিরা সেই নাস্তিকোদ্ভাবিত নৃতন পথ অবলয়ন পূর্বাক তাহাদিগের মত ধণ্ডন ও বেদের মর্য্যাদা রক্ষা করিতে প্রবৃত্ত হইলে, ক্রমে
ন্যায়, সাংখ্য, পাতঞ্জল প্রভৃতি ক্রম গ্রহণ করিল—এ কথা অর্ভব
বিক্রদ্ধ নহে।

অপিচ; নান্তিক্য আদিজীবের সম্বন্ধে স্বাভাবিক নহে। আন্তিক্যই স্বাভাবিক। আন্তিকোর বীজ সরলতা, নান্তিকোর বীজ বক্রভাব। বক্রভাব সারল্যের পরভাবী, ইহা যুক্তিশান্তের স্থিরসিদ্ধান্ত। জল-বায়্-অগ্নি ও গ্রহ-নক্ষত্র-ভারকাদি-মণ্ডিত জগদ্যন্তের অভূতব্যাপার ও আ-শ্চর্য্য ঘটনাবলি প্রত্যক্ষ করিয়া আদিম মন্থ্যের অবক্রহাদয়ে আস্তিক্য বা অনির্বাচনীয় ঈশ্বরভাবের উদর ও তাহার দৃঢ় স্থিতি—ক্রমে সেই সারল্য মূলক অমোৰ-আন্তিক্যের প্রাবল্য জন্মিরাছিল। তরিবন্ধন বিবিধ বাগ যজ্ঞ পূজা হোমাদির স্রোত প্রবৃদ্ধ হইয়া ছিল। অনুমান হয়, অপেক্ষাকৃত বক্ত হৃদয় তৎপরতবিক লোকেরা ক্রমে সেই সমস্ত কার্য্যে প্রান্ত ও বিরক্ত হইয়া, অকিঞ্চিৎকর বিবেচনা করিয়া কিসে সেই সকল অকিঞিৎকর ক্লছুসাধ্য ক্রিয়াকলাপের হস্ত ইইতে পরিত্রাণ পাওরা যায় সেই চিস্তার নিবিষ্ট হইরাছিল; তাছাতেই ক্রমে তর্ক অঙ্গুরিত—ক্রমে শাখা পল্লব—ক্রমে তাহার কল অর্থাৎ তর্কগ্রন্থ। নান্তিক্য ও আন্তিক্যের এবংবিধ কার্য্য-কারণ ভাব বা সম্বন্ধ-পরম্পরার প্রতি দৃষ্টি চালনা করিলে অমুমিত হয় যে নান্তিকেরাই যুক্তিশান্তের প্রথম নির্মাতা।

অপর পক্ষ বলেন, "না,—আজিকেরাই আদি-তার্কিক। নান্তিক-

দিগের মন্তকোন্ডোলনের পূর্ব্বেও আন্তিকদলে তর্ক প্রথা প্রচলিত ছিল। তবে কি না তাহা ইতন্ততঃ বিক্ষিপ্ত ভাবে ছিল। বেদ, শ্বৃতি ও পূরাণ প্রভৃতি যে কিছু আন্তিক-গ্রন্থ আছে, সমস্তই তর্ক বা যুক্তি পরিপূর্ণ। আন্তিক সম্প্রদায়ের কতকগুলি লোক জন্মন্তরীণ পাপ বা ঐহিক-ছ্র্কৃদ্ধি বশতঃ ক্রিয়াকাণ্ডের প্রতি হতশ্রদ্ধ হইয়া তত্তাবতের বিশ্ব জন্মাইতে আরম্ভ করিলে, হিতৈধী আন্তিকেরা সেই সমস্ত পাষণ্ড দিগের দলনের নিমিত্ত শান্তের তত্তৎ স্থান হইতে খণ্ড-যুক্তি সকল আহরণ পূর্ব্বক আন্তিক্য রক্ষার উপুযোগী যুক্তিশান্ত নিশ্মাণ করিয়া ছিলেন। নান্তিক-খ্যাতিপ্রাপ্ত সেই সমস্ত ঋষি সন্তানেরা পশ্চাৎ সেই সমস্ত আর্য্যমতিদিগের দেখাদেখি স্বমত রক্ষার নিমিত ছ্র্মপ্রক্রপ যুক্তি কাণ্ড অবলম্বন করত বিবিধ গ্রন্থ রচনা করিয়াছে।"

এইরপ পক্ষাপক্ষ থাকাতে দর্শন সাধারণের কথা দূরে থাকুক, আন্তিক-যড় দর্শনের প্রাথম্য বা পূর্বাপরীভাব নির্ণয় করা ত্ঃসাধ্য। তবে, যদি শঙ্করাচার্য্যের সিন্ধান্ত অভ্রান্ত হয়, তাহা হইলে কথঞিং আন্তিক ষড়দর্শনের অগ্র-পশ্চাৎ-ভাব নির্ণয় হইতে পারে। এতৎসম্বন্ধে যে একটা স্বভাবিক আত্ম-প্রত্যায় [ছয়টা দর্শন এক সময়ে হয় নাই] আছে, তাহাও অবয়্য হইতে পারে।

শ্রুরাচার্য্য একস্থানে প্রদেশক্রমে মলিয়াছেন যে, "কপিল সাঙ্খ্য শাস্ত্রের বক্তা এবং দগর সন্তানগণের দাহ কর্তা"—এই সম্বাদে লোক দকল ভ্রান্ত হইয়া বর্ত্তমান সাঙ্খ্যের প্রতি বিশেষ শ্রদ্ধা করিয়া থাকে। কিন্তু উহা সেই আদিবিদ্ধান্ বিখ্যাত মহিমা ঋষি-কপিলের না হইলেও পারে। কেন না, শাস্ত্রান্তরে অন্য এক কপিলের কথা শুনা যায়।"\*

<sup>• &</sup>quot;कपिबनितिश्रुति सामान्यमावलात् भन्यस च कपित्तस्य सगर पुत्राणां प्रतप्त वांसुदेवनामः स्वरणात्।" [भार्त्रीद्रक छारा]।

এতাবতা শৈদ্ধরাচার্য্যের মতে হুই কপিল। এক কপিল অভি প্রাচীন, অন্য কপিল বাাদাদির পরভবিক। প্রচলিত সাঙ্খ্য নহা কপিলের। নব্য কপিল পুরাতন কপিলের মননের ধন [পদার্থ] লইয়া স্বীয় মতের যোগে স্ত্র রচনা করিয়াছেন।

যদি আমরা এই সিদ্ধান্তে পিথান নিক্ষেপ করি, তাহা হইলে সকল দিক ্রক্ষা পার। যথা,—

১ম। কপিলের একটি নাম 'আফদি বিদ্বান্'। সাঙ্খ্যদর্শন আদিম হইলে তৎপ্রণেতা কপিলের ঐ নাম সার্থক হয়।

२য়। কপিল যে আদিজ্ঞানী ও বহুপ্রাচীন, এবিষয়ে শ্রুভি,
স্থতি, পুরাণ, সকলেই সাক্ষ্য প্রদান করিতেছে, যথা—

"ऋषिं प्रमृतं कपिलं यस्तमये ज्ञानैविभित्तिं जायमानच प्रस्थेत्।" [ अकि ]

"शादी यी जायमानच किपलं जनयेटिषम्। प्रमृतं विश्वयाज्ज्ञाने स्तं प्रस्थेत् प्रसियरम्॥" [ श्रृि ]

"सनंकथ सनन्द्य तियथ सनातनः।
कपिलयामुरियेव वीदुःपचिश्वस्या॥" [ প्रान] .

প্রথমোল্লেখিত শ্রুতিবাক্যটির মর্ন্মার্থ এই যে, যিনি কপিলঋষিকে সর্ব্বাগ্রে জ্ঞানপূর্ণ করিরা স্কৃষ্টি করিয়াছেন, মন্থ্য সেই
পরমেশ্বরকে ধ্যানযোগে দর্শন করিবেক। কপিলের প্রাচীনতা বোধক
বাক্য এইরূপ অনেক আছে, কাপিল দর্শন আদিম হইলে সে সমস্ত্রই
রক্ষা পার।

তয়। 'তত্ব সমাস' নামক অন্য এক প্রকার কাপিল স্ত্র আছে। তাহাতে অন্য কোন দর্শনের প্রতি কটাক্ষী করা নাই। আদি গ্রন্থে যেরপ নিরপেক্ষ রচনা থাকা উচিত, তাহাতে তা২।ই আছে। \*

৪র্থ। পরভবিক গ্রন্থে কৌশলাধিকা, আয়তনে বিস্তার ও পদার্থ সমন্বরের সংক্ষেপ হইরা থাকে। কাপিল দর্শন আদিম হইলে এ যুক্তিও রক্ষা পায়। কপিল চতৃবিংশতি পদার্থ দারা যাহা নির্বাহ করিয়াছেন, গৌতম তাহা যোড়শ পদার্থে, কণাদ তাহা সপ্ত পদার্থে, পূর্ব্ব নীমাংসা তাহা ষট্ পদার্থে নির্বাহ করিয়াছেন। পূর্ব্ব মীমাংসা যাহা ষট্ পদার্থে, উত্তর মীমাংসা অর্থাৎ বেদান্ত তাহা এক পদার্থেই পর্য্যাপ্ত করিয়াছেন। এই সকল দেখিয়া আমাদের বোধ হয় য়ে, সাংখ্যদর্শনই আদিম; পাতঞ্জল উহার সমসাময়িক, ন্যায় তৎপরভবিক, তৎপরে বৈশেষিক, তৎপশ্চাৎ পূর্ব্বমীমাংসা, বেদান্ত সর্ব্বকনিষ্ঠ।

কোন মতে 'সংখ্যা' হইতে 'সাছ্যা' এই পদ নিম্পন্ন হইন্নাছে। যথা---

"संख्यां प्रकुर्व्वते चैव प्रकृतिस प्रचचते । तत्त्वानि च चतुर्विसत् तेन साद्व्याः प्रकीर्त्तताः ॥"

ইহার অর্থ এই যে পদার্থ সংখ্যার নির্দ্ধারণ পূর্ব্বক জ্ঞানোপদেশ থাকাতেই কাপিল দর্শন 'সাংখ্য' নামে বিখ্যাত হইয়াছে।

কেহ বলেন, তাহাও নহে। তিবে কি ? না, সংখ্যাশব্দের অর্থ সম্যক্ জ্ঞান, সম্যক্ জ্ঞানের উপদেশ যে, শাস্ত্রে আছে, তাহারই নাম সাখ্যা; পরস্ত সর্ব্ব প্রথমে ইহার (কাপিল দর্শনের) আবির্ভাব হওয়াতেই লোকে ইহাকে 'সাখ্যা' নামে প্রখ্যাত করিয়াছে।

মহর্ষি কপিলের জন্ম ভূমির নির্ণয় হয় না। তাহা না হউক,ইনি যে একজন আর্রাাবর্তীয় শ্ববি, তাহাতে আর সংশয় নাই। প্রাণে

শীৰ সাধাদৰ্শনই আদিম হয়, তবে এই তত্ব সমাস প্তাই তাহা। অথবাংসে
সাধ্য অর্থাৎ পুরাতন কপিলের সাধ্য বা সাক্ষাৎ লিপি লোপ হইয়া গিয়াছে।

ৰৰ্ণিত আছে যে,কপিল দেবছুভির পূত্র এবং বিষ্ণুর অবতার বিশেষ। किन्छ जिनि ए कोन् कि लिन, नेवा कि लीहीन, जोश वना योग्र ना।

শ্ৰুতি, স্বতি, প্ৰাণ, সমস্ত আৰ্ষ-গ্ৰন্থই সাখ্য মতে প্ৰিৰ্যাপ্ত আছে। সাখ্যা মত যে অতদূর বিস্তৃত হইয়াছিল, তাহা কেবল কপিল হইতে হয় নাই, ক্রমে তাঁহার শিষা-পরম্পরা হইতেই হইয়াছে।

সাংখ্য-শাস্ত্রের আদি-আচার্য্য কপিল—তৎশিব্য আহরি ও বোঢ়। আহুরির শিষ্য পঞ্শিথাচার্য্য—তংশিষ্য ঈশ্বীর্ক্ষ। কেহ ্বলেন, 🔏 ঈশবরুষ্ণ খাষি-শিষ্য নহেন 🏏।

আমরা আস্করির গ্রন্থ নেথিতে পাই না। পঞ্চশিথের গ্রন্থ না পাইলেও তাঁহার থণ্ড থণ্ড স্থত্র অনেক পাওয়া যার এবং ঈশ্বর ক্ষের এক থানি কারিকা গ্রন্থ ( সাধ্যা-সপতি ) পাইতেছি।

ঈশ্বর কুষ্ণ বলিয়াছেন, মহাম্নি পঞ্শিথাচার্ঘ্য হইতেই সাজ্যা শাস্ত্র বহু বিস্তৃত হইয়াছে। যথা,—

> "एतत्पवितसुग्रां सुनिरासुरयेऽनुकम्पया प्रदरी । पासरिरिप पञ्चशिखाय तेन च वहुधान्नतं तन्त्रम् ॥" ( উপরে ইহার অর্থ এক প্রকার বলা হইয়াছে )।

পঞ্চশিথাচার্যা সাম্ম্য শাস্ত্রকে পরিবদ্ধিত করিলে পর, উহার নাম 'ষষ্টিতম্র' হইরাছিল। ভাব এই বে, পঞ্চশিখাচার্য্য কপিল সম্মত ষষ্টি-সংখ্যক পদার্থের উপর (৬০) ষষ্টি-সংখ্যক গ্রন্থ রচনা করিয়াছিলেন। যে সকল বিষয়ের উপর তাঁহার গ্রন্থ ছিল সে সকল বিষয় এই—

প্রকৃতি-প্রভৃতি মৌলিক্বিষয়ের--> • সন্তোষ অর্থাৎ আনন্দ বিষয়ের—» 

পঞ্চাথ এই ষষ্ট পদার্থের প্রত্যেক निशर्वात्र व्यर्थाৎ व्यक्षान निरासत्र- १ प्रमार्थित छेशत এक এक थानि श्रष्ट রচনা করিয়াছিলেন। একণে তাহার किट्टे পां श्री योष ना । अकरन योश সিদ্ধি অর্থাৎ আয়ার ক্ষমতা- পাওয়া যায় তাহা নিম্নে প্রদর্শিত বিশেষ-বিষয়ের উপর———
৮ হইতেছে। যথা—

**&** •

গ্ৰন্থ গ্রন্থ কপিল। ৯ ষড়ধ্যায়ী (সূত্র) किंशित। তত্বসমাস (পুত্র) প্রবচন ভাষ্য সংখ্য বিজ্ঞান ভিক্ যতি তত্ব স্বাস বাগা সাধা সপ্ততি : } केंच्य कृष्य ক্তিবকৌম্দী(সাঁত্ত্ত্ৰ) বাচম্পতি মিশ্র -বিজ্ঞান ভিকু 'সামাসার সা**খ্য**চন্দ্রিকা telebrotote রাজ হৃত্তি ভোজরাজ

ক্ষারকৃষ্ণ গ্রন্থ সমাপ্তি কালে বিথিয়াছেন যে ''আখায়িকাবিরহিতা :
পরনাদ-বিবর্জিতাশ্চাপি " আমি যষ্টতন্ত্রের সমস্ত পদার্থই সংক্ষেপে বলিলাম,
কিন্তু আখায়িকা ও তর্কছটা পরিত্যান
করিলাম। এই নিখন ভঙ্গীতে বোধ
হয়, পঞ্চশিখাচার্যা ও আহরি প্রভৃতি
ঋবিরা আখ্যারিকা এবং বাদ-কথার
সোগে গ্রন্থ রচনা করিয়াছিলেন।

সাখ্যসংগ্রহ (পঞ্চ শিখাচার্য্যের বাকা সংগ্রহ)

সাহিত্যালিকান্তল নাস ক্রামান কর্না নাই করিয়াছি।

সাখাশান্তের প্রতিপাদ্য, জান সম্বন্ধে সাখ্যা এবং অন্যান্য দর্শনের মত।

সাংখ্য শাস্ত্র, চিকিৎসা শাস্ত্রের ন্যায় চতুর্ব্যূহ। ব্যুহ শব্দের অর্থ সমূহ। রোগসমূহ, রোগের কারণসমূহ, আরোগ্যসমূহ ও ভৈষজ্ঞা-মমূহ,—এই চারি-টি সমূহ যেমন চিকিৎসা শাস্ত্রের প্রধান প্রতিপাদা, তেমনি হংখ, হংখনিবৃত্তি, হথোৎপত্তির হেতু, হংখনিবৃত্তির উপায়, এই চারি-টি সমূহ সাংখ্য দর্শনের প্রধান প্রতিপাদ্য। সাংখ্যকার উক্ত চারি-টি সমূহের বিলক্ষণ পরীক্ষা করিয়াছেন। তংপ্রসঙ্গে অনেক জাগতিক (বাহা) পদার্থেরও পরীক্ষা করিয়াছেন। পরস্ত হংখ-পদার্থ-টির পরীক্ষা করিতে অধিক প্রয়াক্ষপান নাই। তিনি বলেন, হংখকে পরীক্ষার করিবার প্রয়োজন কি?—উহা সর্ব্বদাই নকল মহয়ের অন্তঃকরণে চেতনা শক্তির প্রতিকৃল-অহভবে উপন্থিত হইয়া থাকে। অতএব 'হংখ নাই' বলিয়া কেহ প্রত্যাখ্যান করিতে পারিবেন না। হংথের নিবৃত্তি হয় কি না? এ সংশয়ও কেহ করেন না। হংখ-নিবারণের কোন উপায় নাই বলিরাও কেহ মন্তকোন্তোলন করেন না; স্মতরাং ঐ সকল অংশ প্রতিপাদন করা সাংখ্যশাস্তের মুখ্য উদ্দেশ্য নহে। সাংখ্য-শাস্তের কেন, জ্ঞাতজ্ঞাপন করা কোন শাস্তেরই উদ্দেশ্য নহে। "অক্লাত জ্ঞাপকং হি শাস্ত্রম্ " ইন্দ্রিয়ের অগোচর বস্তুর বোধ জন্মানই শাস্তের কার্য্য।

"তবে সাংখ্য-দর্শনের উপদেশ্য বিষয় কি?'' যাহা সাধারণ জ্ঞানের গোচর নহে, যাহার উপদেশ অন্য কেহ করে নাই, সাঙ্খ্য-শান্তের তাহাই উপদেশ্য।

"এমন বিষয় কি আছে শে যাহার উপদেশ অন্য কেহ করে নাই ? অথবা সহজ জ্ঞানে উপলব্ধ হয় না ? দেখা যায়, বাত-পিক্ত-শ্লেয়াদি ধাতুর বৈষম্যনিবন্ধন শারীর সম্থিত হৃঃথ নিরাকরণের শত শত উপায় বৈদ্যক গ্রন্থে আছে। বিষয়-বিশেষের অদর্শন বা অপ্রাপ্তি জন্য মানস হৃঃথ উপস্থিত হইয়া থাকে, তরিবারণের উপায়ীভূত মনোজ্ঞ-স্ত্রী-পান-ভোজন-বন্ধ-অলম্ভার প্রভৃতি লৌকিক পদার্থও জগতৈ প্রচুর পরিমাণে আছে। নীতিশান্তে কুশলতা থাকিলে, নিরুপত্রব স্থলে বাদ করিলে, আগন্তক হু: বও আক্রম করিতে পারে না। তবে, আর এমন কি গুপ্ত পদার্থ আছে, বাহা উপদেশ করিবার জন্য সাম্ম্যকার ব্যগ্র ?"—

''হুংথের আত্যন্তিক নিরোধ হয় কি না—যদি হয়—তবে তাহা কি উপায়ে ?"-এই অংশ সাধারণকেঁধের গম্য নহে। অতএব এই অংশই সাংখ্য শাল্তের উপদেশ্য। লোক মধ্যে ছংখ নিবৃত্তির যে সকল উপায় দৃষ্ট হয়, তভারা বে নিশ্চিত ত্ঃখনিবৃত্তি হইবে, এরূপ নিয়ম দৃষ্ট হয় না। ষদিও নিবৃত্তি হয়, তথাপি পুনর্কার সেই ছঃথের উদয় হইরা থাকে। আত্যন্তিক নিবৃত্তি কদাচ হয় না। পরন্ত শাস্ত্রীয় উপায় অব-লম্বন করিলে অবশা ছংখনিবৃত্তি হইবে এবং সে নিবৃত্তি আতান্তিক নিবৃত্তি। সাংখ্য দর্শনের মতে এই আতান্তিক ছঃখ-নিবৃত্তির নামই মোক্ষ বা স্বস্থারপ প্রাপ্তি। শাত্তে ইহাকে পরম পুরুষার্থ বলে। মনুষ্য যে কিছু প্রার্থনা করে, হুঃথ নিকারণের জন্যই করে। মনুষ্য, হুঃথ নিবৃত্তি বা ছঃখ নিবৃত্তির উপার, উভয়কেই প্রার্থনা করে,—এজন্য উভয়ই পুরুষার্থ বটে, কিন্তু লৌকিক উপায় দারা যে ছঃথ নিবৃত্তি হয়, তাহা আত্যম্ভিক নিবৃত্তি নহে। এজন্য উহা পুরুষার্থ হইলেও পরম-পুরুষার্থ নহে।

জৈমিনি বা জৈমিনির ন্যায় বর্জবিদ্যা-বিশারদ ঋবিরা বলেন,
মন্থ্য মাত্রেরই "নিরস্তর স্থেই হউক, ছংথ যেন অণুমাত্র না হয়"
এইরূপ অব্যভিচারী অভিনিবেশ আছে। অতএব, ঐরূপ অভিনিবেশের
পরিপূর্ত্তি (নিরবিচ্ছেল স্থ্য-ধারা সন্তোগ) মন্থ্যের সম্বন্ধে ঘটে কি
না—তর্ক করিলে 'ঘটে না' বলিয়া প্রত্যাধ্যান করা যায় না।
জৈমিনির মতে উহাই স্বর্গ-স্থথ। যথা,—

## "यत दु:खेन सिधन्न' नच यस सनन्तरम्। । चभिताषीपनीतच्च तस्त्रसं सः,पदास्यदम्॥"

ইহার সংক্ষেপ অর্থ এই যে নিরবচ্ছিন্ন স্থুখ ধারা সম্ভোগই স্বর্গ ভোগ।
এই স্বর্গই মন্থব্যের স্থাতৃফার বিশ্রান্তি ভূমি। উহাই পরম পুরুষার্থ,
উহাকেই মৃক্তি বলা যায়, উহাক্টেই অমৃতভোগ বলা যায়। যাজ্ঞিক
দিগের মত এই যে, বেদোক্ত কার্য্যকলাপ, ঐ অলৌকিক স্থখলাভের
অদ্বিতীয় উপায়।

যজ্ঞবিদ্যা-ব্যবসায়ীদিগের এই মত কপিলের হৃদয়গ্রাহী হয় নাই।
কপিল বেদ মানেন, বেদোক্ত ক্রিয়াকলাপের ফল-জননী শক্তিও
স্বীকার করেন, কিন্তু কথিত প্রকারে নহে। বলেন, কর্মসাধ্য স্বর্গস্থও প্রহিক স্থথের ন্যায় ছঃথমিশ্র ও অনিত্য। কারণ, যাগ মাত্রেই
হিংসা সাধ্য। পশুযাত বা বীজ বিনাশ ব্যতিরেকে কোন যাগই নিপার হয় না; স্থতরাং হিংসাঘটিত কার্য্যকলাপ কি রূপে নিরবচ্ছিয় শুভ
ফল প্রস্ব করিতে পারে ?—অতএব ক্রিয়াকাণ্ড ক্রথনই তাদৃশ স্থথের
জনক নহে। একমাত্র হিংসাদি-দোষরহিত বিশুদ্ধ তত্ত্ত্তানই তাদৃশ
স্থথের জনক এবং তাহাই মুক্তির উপায়। \*

অপিচ, যেমন উপায় বিশেষ দারা ছ:খবিশেষ কিছু কাল স্থগিত থাকে, আবার উপায়-বিশেয়ে তদপেক্ষা অধিক কাল স্থগিত থাকে, এবং কোন উপায়ে একপ্রকার ছ:থের শান্তি, কোন উপায়ে বা ছই ও ততোধিক ছ:থের শান্তি হয়, তেমনি কোন না কোন উপায়ে

<sup>\*</sup> সাংখ্য মতে, বীজ বিনাশ করিলেও পাপ জন্ম। কিন্তু অজ-বীজ গ ভিন্ন। বে বীজ হইতে আর অন্ধুর হইবে না, সেই বীজের নাম 'অজ'। অহিংসা-ঘটিত ব্রতে এই অজ বীজের ব্যবস্থা। ও বৎসর, কোন কোন বীজের ধ বৎসর পর্যন্ত অন্ধুরোৎপাদিকা শক্তি থাকে।

সকল হংথের শান্তি হইতে পারে এবং সে শান্তি অনন্ত কালের জন্য হইতেও পারে। হংথের কারণ ধ্বংস করিতে পারিলে হংখ উৎপত্তি হইবে কেন ? পরস্ক যে উপায়ে উহা সিদ্ধ হইবে. সে উপায় লোক মধ্যে নাই, যজ্ঞবিদ্যার মধ্যেও নাই। কারণ, সে উপায় তত্ত্বজ্ঞান। সেই তত্বজ্ঞানের আকার—''আমি, মহৎ-অহঙ্কার-ইন্দ্রিয় প্রভৃতি প্রাকৃতিক বস্তু হইতে অতান্ত ভিন্ন এবং চিৎস্বরূপ"—এইরূপ প্রত্যুর স্থান্ত ও সাক্ষাৎকার হওয়া আবশ্যক। শান্তীয় ভাষার ইহাকে তত্বজ্ঞান, সর্বপুরুষান্যতা-প্রত্যুর ও বিবেকথাতি বলিয়া থাকে। এই প্রত্যুর উৎপাদনের নিমিত্ত আত্মা ও জগৎ, এই বস্তুদ্বরের যথার্থ রূপ কি ?—তাহার অনুষণ করিতে হয়। আত্মা ও প্রকৃতি (জগৎভাবাপেরা), এতহ্বত্বের যাথার্থ্য অনুসন্ধান করার নাম তত্বাভ্যাস। দীর্ঘ কাল ব্যাপিয়া তত্বাভ্যাস করিতে পারিলে উক্ত প্রত্যুর জন্মতে পারে।

আয়া ও জগৎ, এই ছই বস্তর পরীক্ষা করিতে হইবে। তন্মধ্যে জগৎ (বাহ্য-বস্তু) পরীক্ষাই প্রথম। তাহাতে কপিলের মত এই যে, জগতের মূলতত্ব চতুর্বিংশতি, আর আত্মতত্ব এক; এই পঁচিশটি মাত্র তত্ব। এতন্মধ্যে যে চতুর্বিংশতি তত্ত্বের সমষ্টির নাম জগৎ, তাহার বাষ্টি এই—মূল প্রকৃতি, মহৎ, অহঙ্কার; রূপ-তন্মাত্র, রস-তন্মাত্র, গন্ধ-তন্মাত্র, স্পর্শ-তন্মাত্র, শন্ধ-তন্মাত্র, স্পর্শ-তন্মাত্র, শন্ধ-তন্মাত্র, প্রশ-তন্মাত্র, প্রকাতন্মাত্র, স্পর্শ-তন্মাত্র, প্রকাতন্মাত্র, একাদ্দেশ-ইন্দ্রিয় ও মহাভূত পাঁচ।

কপিল, স্ব-প্রতিজ্ঞাত এই সকল পদার্থকে আজ্ঞা বাক্যের
ন্যায় স্বীকার করিতে বলেন না। তিনি বলেন, পদার্থ সকল
পরীক্ষারত করাও—প্রমাণ সহ হইলে গ্রহণ করিও। এক্ষণে প্রকৃতি
কি ?—অহম্বার কি ?—এ সকল জিজ্ঞাসা নিবৃত্ত রাথ। যদ্মারা বস্তুনিশ্চর হইবে তাহার্থই চিন্তা কর।

তরঙ্গের ন্যায় দর্বদাই মহুযোর অন্তরে জ্ঞান প্রবাহ উচ্চিত ररेटिए, श्वि ररेटिए, नम्न ररेटिए। नकन छानरे विवस्क অবগাহন করিতেছে। "सन्ने' ज्ञानं स-विषयं'' জ্ঞান মাত্রই কোন না কোন বিষয় অবলম্বন করিয়া উদিত হয়। কোন বস্তু অবগাহন করিতেছে না, অথচ জ্ঞান হইতে ছে, এরপ কখনই হয় না। "রপঞ্! দৃশাতে, ন চান্তি চক্ষ্: " রূপ দেখিতেছি, কিন্তু চক্ষ্ নাই; এবাক্য যেমন প্রামাদিক [প্রলাপ] "জ্ঞান হইতেছে বিষয় নাই" এ কথা ততোধিক প্রামাদিক। অতএব জ্ঞানমাত্রেরই কোন না কোন বিষয় আছে, বিষয় মাত্রেরই জ্ঞান আছে। জ্ঞান আছে বিষয় নাই—বিষয় আছে জ্ঞান নাই—এরূপ দৃষ্ট হয় না। বিষয় বলিলেই জ্ঞানাবগাহিত-विषय व्बिएक इहेरव, जावात ज्ञान विलाल विषय-यूक ज्ञान वृक्षिरक হইবে। শব্দ ও অর্থের যেরূপ অবিগ্ ক্ত সম্বন্ধ,—জ্ঞান ও জ্ঞের, এতত্বভয়েরও ঠিক্ সেইরূপ **সম্বন্ধ**।\*

স্থিরচিত্তে বিবেচনা কর—দাগরের তরঙ্গমালার ন্যায় নিরস্তর উথিত নানাবিধ জ্ঞান-প্রবাহের মধ্য হইতে কোন্টি যথার্থ [ঠিক্] क्कान, जाश हिनिया नहेटज हहेटत । এकातन यथार्थ क्कान्तर नकन উপদেশ করা আবশ্যক িতাহাতে কপিল এই রূপ লক্ষণ নির্দেশ করেন যে, "অনধিগত ও অকাধিত বস্তু অবগাহী ব্যবসায়াত্মক জ্ঞানই যথার্থ জ্ঞান।" মর্মা এই যে, অনধিগত অর্থাৎ যে বস্তু আর কথন জ্ঞানের বিষয় হয় নাই। ঘবাধিত অর্থাৎ জ্ঞানোত্তর কালে যাহার বাধ বা বিলয় হয় না। ব্যবসায় অর্থাৎ ইন্দ্রিয় সংযোগের অনস্তর "ইহা

<sup>/\* &</sup>quot;शेयं न ज्ञानं व्यक्तिचरति, तथा ज्ञानम्।" (अभ्र**ा**या ।) "सर्वे सत्प्रवयाः सालन्तनाः सत्प्रवयतास् ॥" (তট্টীকা)

অমৃক বস্তু" এইরূপ বিশেষবিধারণ হওয়া। এইরূপ অবস্থাপর যে জ্ঞান, তাহাই যথার্থ জ্ঞান। সংস্কৃতভাষার ইহা প্রজ্ঞা, সম্যক্ জ্ঞান, প্রমা, প্রমিতি, অমুভব প্রভৃতি বহু নামে অভিহিত হইরা থাকে। এই প্রমাজ্ঞান, স্বীয় বিষয় হইতে কথনই ব্যভিচার প্রাপ্ত হয় না। প্রমাজ্ঞানের বিষয় কথন বাধিত হয় না। যে বস্তু একবার জ্ঞানের বিষয় হয়াছে, সেই বস্তু যদি বারাস্তরে বিষয় হয়, তবে তাহাকে প্রমা না বিলয়া "য়তি" বলা যায়। কাহারও মতে উক্ত যথার্থ জ্ঞানের স্থতি এবং অমুভব, এই হই প্রকার বিভাগ করা নিস্প্রয়োজন। ইহাদের মতে জ্ঞান, শুরু অবাধিত-বস্তু অবগাহন করিলেই তাহা প্রমা হয়। বিভাগবাদীর মতে বিভাগের যে কি প্রয়োজন, তাহা পশ্চাদ্যক্ত হইবে। এক্ষণে যাহা প্রমা হইবে না, ঈদৃশ হুই এক-টি জ্ঞান অবলম্বন করিয়া প্রমাকে স্পৃষ্ট রূপে উপলব্ধি-পথে আনীত করা যাউক।

মনোযোগ কর। মনান্ধকার-নিমগ্ন একটি নাল, রজ্ম্ অথবা জল ধারা দেখিয়া আমাদের কথন কথন সুর্প জ্ঞান জন্মে। সে জ্ঞান প্রমানহে। কারণ, সেই সর্পাকার জ্ঞান সর্পর্মণ বিষয় হইতে ব্যভিচার প্রাপ্ত হয় এবং সেই সর্প-টিরও বাধ হয়। কারণ, "এ সাপ্" এই জ্ঞানের অব্যবহিত উত্তরকালে যদ্যপি দর্পেদ্যিম পুর্ব্বক আঘাত করিতে যাওয়া যায়, তাহা হইলে তৎক্ষণাৎ সেই ল্রমের অধিকরণ টি প্রত্যক্ষ হয়, আর সে সর্প থাকে না। তথন জ্ঞানের ব্যবসায়ায়্মক অংশ সত্যকেই গ্রহণ করে, অর্থাৎ "ইহা সর্প নহে—ইহা জ্লাধারা বা রজ্জ্ম"—এইরপে নিশ্চয় করে। "ইহা সর্প নহে" এই পরভাবি জ্ঞানের বাধ বা ব্যভিচার দৃষ্ট হয় না, স্মতরাং এই অংশেই প্রমা, আর বিপরীত অংশে ল্রম। এইরশে, সংশয়্ব-জ্ঞানও প্রমা নহে। কারণ, সংশয়স্থলে

বৃদ্ধির্ত্তি বিভিন্ন বন্ধ গ্রহণ করিতে থাকে,তাহাতে ব্যবসায় (নিশ্চয়াথিকা র্ত্তি) জন্মে না। "ইহা অমুক ? কি অমুক ?"—এই আকারে
দোহলামান হইতে থাকে। অতএব যাবৎ না বৃদ্ধি একতর গামিনী
হয়, তাবৎ কি প্রমা কি ত্রম, কিছুই বলা যায় না। এইরূপ
আকারের জ্ঞানকে সংশয় নাজ্য ব্যবহার করা যায়। এতাবতা,
জ্ঞানের "ষ্তি" প্রমা" "ত্রম" "সংশয়" স্থুলতঃ এই চারিটি বিভাগ
করা হইল। এত্রধ্যে প্রমা-জ্ঞানই বিশেব বিচার্যা।

যদ্বারা সাক্ষাৎসম্বন্ধে উক্ত প্রমা উৎপন্ন হর, তাহার নাম প্রমাণ।
এই প্রমাণ দ্বারাই বস্তর পরীক্ষা সিদ্ধি হয়। বস্তুকে প্রমাণারাছ
করার নামই পরীক্ষা। এক্রণে এই জিজ্ঞাসা জন্মিতে পারে যে "প্রমাণ
কত প্রকার ? এক প্রকার কি বিভিন্ন প্রকার ?" কপিল মতামুযায়ীরা উত্তর দিবেন "যখন দেখা যাইতেছে বস্তু নানা বিধ এবং
তাহাদের অবস্থাও অনেক বিধ; অতীতাবস্থা, অনাগ্তাবস্থা ও
বর্তুমানাবস্থা,এবং সর্ক্ষবিধ অবস্থাপন্ন বস্তুর পরীক্ষা হওয়াও আবশ্যক;
তখন, স্থল সক্ষ দৃশ্যাদৃশ্য পদার্থ পরিপূর্ণ বহুগুণযুক্ত জগতের পরীক্ষার
জন্য যে একটিমাত্র প্রমাণ উপস্থিত থাকিবে, ইহা অসম্ভব। জগতের
কোন বস্তুই অবশু দুধান্ত্রমান নহে। পরীক্ষাসাধক পদার্থ একটি হইলে,

বে কালে পরীক্ষিত্ব্য বস্তু বর্ত্তমান থাকে, সে কালে সেই পরীক্ষা সাধক সামগ্রী-টি না থাকিতেও পারে; যে কালে পরীক্ষা বর্ত্তমান, সে কালে পরিক্ষিত্ব্য না থাকিতেও পারে; এরপ হইলে পরীক্ষা পদার্থ-টি অপ্রতিষ্ঠিত হইয়া পড়ে। অপ্রতিষ্ঠিতত্ব দোষ পরিহারের নিমিত্ত এমন কোন পদার্থ স্বাকার করিতে হইবে, যাহা কালত্রয় স্থায়ী হইতে পারে। প্রমাণ একটি হইলে ত্রৈকালিক পরীক্ষা সিদ্ধ হয় না। বর্ত্তমানপরীক্ষার নিমিত্ত যেমন সবর্ব সম্মত প্রত্যক্ষ উপস্থিত আছে, তেমনি অতীত ও অনাগত পরীক্ষার নিমিত্ত প্রমাণান্তর থাকা উচিত। আরও এক বিবেচনা আছে। পরীক্ষা কার্য্যাটকে জগদন্তঃপাতী স্বীকার করিতে হইবে। না করিলে, জগতের অসম্পূর্ণতা আপত্তি হয়। অতএব জগতের অবস্থা ও পদার্থ যেমন নানা, তেমনি তদ্যাহক প্রমাণও

প্রমাণের সংখ্যা-ঘটিত অনেক মত আছে। কেহ ১, কেহ ২, কেহ ৩, কেহ ৪, কেহ ৫, কেহ বা ৬, প্রমাণ স্বীকার করেন। ক্রীপিল ৩, প্রমাণ বাদী। † ঐক্রিয়ক, যৌক্তিক, আর উপদেশিক। ইক্রিয়

<sup>\* &</sup>quot;न प्रत्यचनिवृत्ति मातादभावनिश्वयः'' "विद्यमानीप्यर्थ इन्द्रियाणां कालभेदेन विषयीऽविषयश्व भवति'' "सम्भवति वाचान्यत्पुमाणम्।''

<sup>[</sup>কাপিলহত্ত্র ও ভাষ্য।]

 <sup>&</sup>quot;प्रत्यचमेकं चार्व्याकाः काणाद-सुगतौ पुनः।
 बनुमानस तथापि साङ्गाः शब्दस ते उमे ॥
 न्यायैकदिश्वनीप्येव सुपमानस केवलम्।
 श्रयापन्ता सहैतानि चलार्याष्टः प्रभाकराः।
 श्रभावषष्टान्येतानि भाष्टा वेदान्तिन स्रथा।
 सस्यवैतिं स्रयुक्तानि इति पौराणिका जगः, ॥" [त्वनाङकादिका।]

জন্য জ্ঞান ঐক্রিয়ক, অনুমান বা যুক্তিমূলক জ্ঞান যৌক্তিক, আর উপদেশ জন্য জ্ঞান উপদেশিক নামে ব্যবহৃত হয়। ইহার নামান্তর যথাক্রমে প্রত্যক্ষ, অনুমতি ও শাব্দ। এতনাধ্যে প্রত্যক্ষটি সর্ববাদি সক্ষত,
ইহাতে কাহারও আপত্তি দেখা যায় না। প্রমাণ চিন্তকেরা বলেন,
প্রত্যক্ষ প্রমাণ প্রমাণান্তরের জীবন, এজন্য অগ্রে প্রত্যক্ষের বিচার
আবশ্যক। প্রক্রেকটি যথার্থরূপে নির্ণীত হইলে অন্য প্রমাণগুলি
সহজ হইরা আইসে। তদমুসারে, আমরাও সর্কাণ্ডে প্রত্যক্ষ, বিশেষতঃ
চাক্ষ্য প্রমাণের বিচারে প্রবৃত্ত হইলাম।

## চক্রিভিন্ন ও চাক্ষ-জ্ঞান।

"চক্ষিত্রির কি?—কি প্রকারেই বা চক্ষারা বস্ত-জ্ঞান জন্মে?"
—এ বিষয়ে ভিন্ন ভিন্ন মত দৃষ্ট হয়। কোন বৌদ্ধ বলেন, "চক্ষ্র কেন্দ্র স্থানে যে স্বচ্ছ-ক্ষর্যর্গ-গোল-লাঞ্ছিত অংশ দৃষ্ট হয়, লোকে যাহাকে "তারা" বা "চক্ষের মণি" বলে, উহার আর একটি নাম ক্ষুণার। চাক্ষ্য-জ্ঞানের প্রতি ঐ ক্ষুণার যন্ত্রটিই কারণ; কেন না, ক্ষুণার যন্ত্র অবিকৃত থাকিলেই বস্তু গ্রহ হয়, নচেৎ হয় না। স্থতরাং ঐ ক্ষুণার যন্ত্রটিই ইন্দ্রিন,তদ্বিন 'চক্ষ্রিন্দ্রির' নামে অপর কোন স্বতন্ত্র বস্তু নাই।

সাংখ্য বলেন, আছে। কৃষ্ণদারটিকে ইন্দ্রিয় বলা সম্পূর্ণ ভ্রম।
" মনীন্দ্রিয় দান্দান্দাদিস্তান" যেটি বাস্তবিক ইন্দ্রিয়, সেটি
অতীক্রিয়। কোন কালেই তাহার প্রত্যক্ষ হয় না। দৃশ্যমান কৃষ্ণদারটি তাহার অধিষ্ঠানস্থান মাত্র। অধিষ্ঠানকে ( আশ্রয়কে ) অধি
ষ্ঠিত অর্থাৎ ইন্দ্রিয় বলা যে ভ্রম তাহা সহজ বোধা ১

মনে কর। বিষয় ও ইন্দ্রিয়,এতত্ত্ত্বের সংযোগ না হইলে কোন

ক্রমেই বস্ত-গ্রহ হইতে পারে না। সন্নিকর্ষ-ব্যক্তীত, বস্তুদ্বরের সংযোগ यहेंना र्रेट शाद ना । विषय अक अतिरा, रेक्किय अना अतिरा, সন্নিকর্ষের সম্ভাবনা কি ? অতএব, বিষয় ও ইন্দ্রিয় এতত্বভয়ের অত্যন্ত অসন্নিক্ষত্ততা নিবন্ধন সংযোগ হইতে পারে না, সংযোগ না হইলেও উপলব্ধি হইতে পারে নাং, ইহা অবশ্যই স্বীকার করিতে হইবে। যদ্যপি, সংযোগ ব্যতিরেকে মাত্র ক্লফশ্বর দারা বস্তু-জ্ঞান জন্মিত, তাহা হইলে এ জগতে আর কোন বস্তুই অপ্রকাশ থাকিত না। ক্লঞ্চার সকল সময়েই বর্ত্তমান আছে, বস্তুও সর্বতি নিপত্তিত আছে, তত্তাবতের জ্ঞান না হয় কেন ? ব্যবহিত বস্তুই বা অক্সাত থাকে কেন ?—অপিচ, জগতে যত প্রকার প্রকাশক পদার্থ দৃষ্ট হয়, সকল পদার্থই প্রকাশ্য-বস্তুর সহিত সংযুক্ত হইয়াই প্রকাশ করে। দীপ একটি প্রকাশক বস্তু। উহা যে বস্তুর সহিত সংযুক্ত হয়, সেই বস্তুকেই প্রকাশ করে। যে বস্তুর সহিত সংযুক্ত হইতে পারে না, সে বস্তুকে প্রকাশ করিতেও পারে না। যদি পারিত, তবে গৃহান্তরীয় দীপ গৃহাস্তরীয় বস্তকেও প্রকাশ করিতে পারিত। অতএব, দ্রস্থিত বস্তর সহিত চক্ষুরিক্রিয়ের সংযোগ সিদ্ধির নিমিত্ত এমন কোন পদার্থকে ইক্সিয় বলা উচিত যে, যে পদার্থ চক্ষু-র্গোলকে অধিষ্ঠিত থাকিয়া গোলক হইতে অবিচ্ছিন্ন রূপে প্রসর্ণিত হইয়া দূরস্থ বস্তুর সহিত সংযুক্ত হইতে পারে। 🌞

" দে পদার্থ কি ? "—এই প্রশ্নের উত্তরে নৈয়ায়িক বলেন, সে পদার্থ ভৌতিক অর্থাৎ তেজ বিশেষ। সাংখ্যকার বলেন, সে বস্তু

<sup>&</sup>quot; नापाप्तप्रापकलिमिन्द्रथाणामप्राप्तेः सर्व्यदा प्राप्तिन्वा " " दूरवसुनः सम्बन्धार्थं गीखकारितरिक्तमिन्द्रियं वाच्यं " "तत्र भौतिकं "-(क्षित् বাচন্দতি ও বিজ্ঞানভিক্ষ প্রভৃতি।)

আহন্ধারিক অর্থাৎ অহং তত্ত্বের পরিণাম বিশেষ। চক্ষু ও চাক্ষুমজ্ঞান সম্বন্ধে নৈরায়িকদিগের মত ও প্রক্রিয়া এইরূপ—

"ক্ষুপার যন্ত্রে এক প্রকার রশ্মি আছে, তাহাই চক্ষুরিন্ত্রির নামে অভিহিত হয়। ঐ রশ্মি, সম-স্ত্রপাত-ক্রমে ধারাকারে ও অবিচ্ছিন্ন-ভাবে ক্ষুপার হইতে বিনিঃস্তর্গণ্ডইয়া সমূপস্থ বস্তর সহিত সংযুক্ত হয়। সংযোগ হইবা মাত্র আত্মাতে "ইহা অমুক বস্তু " ইত্যাকার জ্ঞান সমূপের হয়। পরস্ত দীপালোক যেমন চক্ষুমান্ ব্যক্তির সম্বন্ধেই বস্তু প্রকাশ করে, অচক্ষু ব্যক্তির সম্বন্ধে করে না, সেইরূপ রশ্মিমর চক্ষ্রিন্ত্রিয়ও মনঃ-সংযুক্ত ইহয়া রূপবিশিষ্ট বস্তু প্রকাশ করে, অন্যথা করে না। রূপহীন বস্তু বা অমনোযুক্ত চক্ষ্ণং, চাক্ষ্যজ্ঞানের অনধিকারী। ক্ষন, মনঃসংযোগ ব্যতীত কোন ইন্দ্রির দারা জ্ঞান জন্মে না। \*

এই মত নৈয়ারিকদিগের। সাংখ্য মত অন্যবিধ। সাংখ্যাচার্যাদিগের মত এই বে, ইন্দ্রিয় সকল ভৌতিক নহে; উহা আহঙ্কারিক। বিশেষতঃ চক্ষ্রিন্দ্রির কোনক্রমেই ভৌতিক হইতে পারে না।
কারণ, চক্ষ্ আপন অপেক্ষা ন্যুন বস্তু গ্রহণ করে, আবার বহৎপরিমাণবস্তুও গ্রহণ করে। চক্ষ্রিন্দ্রিয় যদি ভৌতিক হইত, তাহা
হইলে সৈ কদাচ বৃহৎপরিমাণ বৃস্তকে গ্রহণ করিতে পারিত না।
কারণ, কোন অল্পরিমিত ভৌতিকবস্তকে কোন বৃহৎ পরিমাণ বস্তু

<sup>&</sup>quot;रामार्थसितिकषीत् तद्यहणं" "रामगीखकाविक्वत्रं तेत्रः" "रामोय संहत्यकारितं" "संहननं विषयदेमें" "शानलाविक्वत्रं प्रति त्वानःसंयोग एवहेतुः" (शोठम ও विश्वनाथ श्रेष्ट्रां)। इट हक्त्र इट क्रमात हहेल्ड इहेहि त्रविश्वाता निर्गठ हहेशा उद्दुष्टत्त व्यश्राण मृश्वत्वरुष्ठ शिया निर्माण हह। এकि हक् मूणि कतित्व व्यश्वा नहे इहेल् व्यश्त, हक्त्र वत्त्विह इय ७ छत्रिज त्रिम किशिष विशोग छारत श्रामणिङ इत्र।

ै ব্যাপিতে দেখা যায় নাই। বিশেষতঃ ভূত পদার্থের এমন কোন শক্তি নাই যে, সে তদ্ধারা বিনা বিভাগে দূরস্থ বস্তুর সহিত সন্মিলিত ছইতে পারে। যদ্যপি তেজের ঐরপ শক্তি থাকা কল্পনা কর, কেন না সর্মদাই দেখিতে পাইতেছ যে, ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র দীপগুলি 'প্রভা'রূপে দ্র প্রদৈশে গমন করিতেছে এবং আশন অপেক্ষা অধিক পরিমাণযুক্ত বস্তকেও ক্রোড়ীক্বত করিতেছে; তথাপি, তন্মধ্যে একটু সক্ষ দৃষ্টি পরিচালন করা আবশ্যক। নির্ণয় কর দেখি 'প্রভা' বস্তুটি কি ?— 'প্রভা' বস্তুটি আব কিছুই নয়, কেবল কতকগুলি বিরল অবয়ব তৈজদ-্পরমাণু মাত্র। স্ক্র-তৈজ্প প্রমাণুর ঘন্তমসংযোগ হইলে অধি, আর বিরল ভাব ধারণ করিলে প্রভা; অগ্নি ও প্রভার এইমাত্র প্রভেদ। এখন বিবেচনা কর, যে সকল আগ্নেয়-পরমাণু দীপ শিথা (প্রশীভূত আপ্নেয়-পরমাণ্) হইতে বিশ্লিষ্ট হইয়াছে, পরস্পর বিরণভাবে দ্র প্রদেশে চলিয়া গিরাছে, তাহাদিগের সহিত দীপের বা তাহাদের পরস্পরের সংযোগ আছে কি না ; 'নাই' একথা অবশা বলিতে হইবে। ना विनित्न, "मार जनाम ना त्कन ?"-रेंगामि व्यत्नकविध व्यापि উথিত হইবে। অতএব দীপের দৃষ্টান্তে ইহাও স্বীকার করিতে হইবে যে,ক্ষঞ্চার হইতে যে সকল রশ্মি চলিয়া গিয়াছে, তাহাদিগেরও পর-ম্পারের সহিত পরম্পারের এবং ক্রঞ্চসারের আর সংযোগ নাই। যদ্যপি ना वल, धातात नारत मच्चेमात्रण गक्ति थाका श्रीकांत्र कत्र, তारा रहेलाउ অভীষ্টসিদ্ধি হইবে না। অপসর্পণ দেথিয়া চক্ষ্কে তৈজস কল্পনা করিতেও পারিবে না। যেহেতু, ওরূপ অপদর্পণ **শক্তি অনা পদার্থে**রও আছে। প্রাণ-বায়ু যে অবিচ্ছিন্ন থাকিনা অর্থাৎ দেহ ত্যাগ না করিয়াওঁ প্রসর্পিত হয়, তাই বলিয়া কি চক্ষুকে বায়বীয় কল্পনা করিবে ? অতএব চক্ষুরিক্রিয়ের ভৌতিকত্ব পক্ষ অতি ছর্মল, আহঙ্কারিক পক্ষই প্রবল।

ইন্দ্রিয়ের ভৌতিকত্ব পক্ষ যেরূপ সহজ বোধ্য, আহম্বারিক পক্ষ দেরপ নহে। এপক্ষে কিঞ্চিৎ সৃষ্ণ দৃষ্টি ও একাগ্রতার আবশ্যক। বিবেচনা কর, যাবংরুদ্ধিবৃত্তির মূল অহংভাব। সমস্ত বৃদ্ধিবৃত্তিই: অহংভাবের পরিণাম। কেন না, এজগতে যত প্রকার বিশেষ বিশেষ জ্ঞান উপস্থিত হইতে দেখা যায়, তত্তাবতের সঙ্গে 'আমি ' বা 'আমার' এবস্প্রকারের অহংভাব অমুস্থাত আছে। যদ্যপি স্থল বিশেষে অনেক সময়ে অহংভাবের জ্ঞাপক 'আমি 'বা ' আমার ' ইত্যাদি প্রকার শব্দের স্পষ্টত উল্লেখ হয় না; তথাপি তাহার অভ্যন্তর-মূলে উহা নিহিত আছে সংশয় নাই।

हिन्मारक, ' अ ' এই वर्गिटिक मकन वर्गत वीख विनिन्ना निर्मा-রিত আছে; যেহেতু ঐ 'অ' সমুদার শব্দের অভ্যন্তরে বা মূলে নিহিত আছে। কি প্রকারে ? প্রণিধান কর। কোন বংশীতে ফুৎকার প্রদান করিনা মাত্র তন্মধ্য হইতে প্রথমতঃ একটি অবিকৃত সরল শব্দ সমুখিত হয়। অনস্তর সেই শব্দ অঙ্গুলির চাপে বিকৃত হইয়া নানা আকার ধারণ করে। সেই সকল বিকৃত স্বর স-রি-গ-ম ইত্যাদি নামে প্রাসিদ্ধ। মান্ববাক্যও এই বাংশিক निनाদের তুল্য निष्ठमाक्रांख। প্রাণিদিগের প্রথমতঃ জাঠরাগ্নি ও প্রাণ-বায়ুর সহযোগে উদর কন্দর হইতে ডছভবের অভিঘাত জন্য একটা অৰ্বিকৃত সরল শব্দ উৎপন্ন হইয়া থাকে। সেই विश्वक मतल भक्षित नाम नाम। এই नामई ভবিষাৎধ্বনি সমুদায়ের বীজ। যতকণ না উহা গণগছৰরে উপস্থিত হয়, ততকণ তাহা শ্রবণ-

<sup>&</sup>quot; न तेजीऽपसर्पचारीज्ञ चं चत्र् के सितसत्सिष्टें।" ( क्लिन एक)

বোগ্য হয় না। (মত বিশেষে নাদের উৎপত্তি স্থান উদরকন্দর, মত বিশেষে কণ্ঠনাল।) সেই নাদ বা ধ্বনি-বিশেষ প্রযন্ত্রপ্রেরিত তাপ-সংযুক্ত ওদর্য্য বায়ুর বলে গলগহনের অভিঘাতিত হইলে পর যে আকার প্রাপ্ত হয় সেটি 'অ'। এই 'অ' পশ্চাৎ প্রযতু অমুসারে কণ্ঠ ও তালু প্রভৃতির দ্বারা বিক্কত হইয়া 'আ' ঠেই' 'উ' 'ক' 'থ' প্রভৃতি বর্ণের উৎপত্তি করে, স্থতরাং ঐ 'অ'–ই সকল বর্ণের বীজ। 'অ' যেমন সম্দায় বর্ণের বীজ, সেইরূপ, অহংতত্ত্বও যাবৎ বিশেষ বিশেষ জ্ঞানের বীজ। 'অহং' অর্থাৎ 'আমি' এই জ্ঞান হইতে 'আমার'—'আমার' ্এই জ্ঞান হইতে 'অমুক' ইত্যাদি। অতএব 'অহং'-জ্ঞান অবিকৃত, আর তংপরভবিক জ্ঞান সমস্ত ইন্দ্রিয় দ্বারা বিক্কৃত এবং সে সকল জ্ঞান অহং-সংযুক্ত ইন্দ্রিয়ের বিকার মাত্র। যাবৎ বিশেষ বিশেষ জ্ঞানের উপাদান (মূল কারণ) যথন ইক্রিয়, তথন অবশ্যই ইক্রিয়নিচয় আহম্বারিক অর্থাৎ অহংতত্ত্বের পরিণাম-বিশেষ হইবে। ইন্দ্রিয় যদি আহংকারিক নিশ্চয় হইল, তবে তাহাকে অমুভব করিতে হইলে বৃদ্ধি-স্থলাভিষিক্ত করিয়া অনুভব করিতে হইবে। কেননা বৃদ্ধির অব্যাপ্য পদার্থ জগতে নাই। আহম্বারিক ইন্দ্রিরগণ যে আপন অপেক্ষা বৃহত্তম বস্তুকে ক্রোড়ীকৃত করিতে পারে, তাহা কেবল বৃদ্ধির ञ्चानीय वित्यारे भारत ।

একণে সাংখ্য মতের আহংকারিক চক্ষু যে প্রণালীতে বস্তু প্রহণ করে, তাহা প্রদর্শিত হইতেছে, মনোযোগ কর।—

চাক্ষপ্রক্রিয়া পক্ষে কপিলের অন্তর্জিপ্রায় কি ? তাহা ঠিক্ বলা যায় না। পরস্ক আচার্য্যদিগের বিভিন্ন অভিপ্রায় দৃষ্ট হয়। কোন আচার্য্য শক্তিবাদী, —কেহ বা শক্তি সহক্ষত-বৃত্তি বাদী। শক্তিবাদী আচার্য্যেরা বলেন, "রুঞ্চনারের এক প্রকার বিষয় গ্রাহিণী শক্তি আছে,—তাহাই চক্ষুরিক্রিয় শব্দের বাচ্য। আমরা যাহা দেখি, তাহা দৃশ্যমান বস্তুর প্রতিবিশ্ব মাত্র। রুঞ্চনার যথন স্বীয়-শক্তিতে আপ-নার স্বচ্ছাংশে বস্তুর প্রতিবিশ্ব গ্রহণ করে, তথনই জ্ঞান হয় ''ইহা অমুক বস্তু''। \*

वृद्धिवानी मच्चेनाय वर्तन, "कृष्णमात यनि देखिय ना दय, जरव তাহার শক্তিও ইন্দ্রিয় নহে। বল দেখি শক্তি পদার্থ-টি কি ? স্বতম্র ? কি কাহারও অনুগত ? বিচার করিতে গেলে স্পষ্টই প্রতীত হইবে যে শক্তি, রূপ-প্রভৃতির ন্যায় সেই সেই বস্তুর অধীন অর্থাৎ গুণ-পদার্থ। গুণ, কোন ক্রমেই আপনার আশ্রয় ত্যাগ করিয়া অন্যত্ত সংগত হয় না স্তরাং শক্তিও আশ্রয় চ্যুত হইয়া দূরে প্রস্থিত হয় না। বি শেষতঃ দ্রবা ভিন্ন অনা কোন পদার্থে ক্রিয়া জন্মেনা। ক্রিয়া না জিয়ালেও বস্তুর চলন হয় না। যদি শক্তিক্ষেত্রে ক্রিয়া বা চলন না হয়, তবে সে দূরস্থ-পদার্থের সহিত কিন্ধপে সংযুক্ত হইবে ? মনে কর, অগ্নির দাহিকা শক্তি আছে, জলের শৈত্য গুণ আছে, প্রম্পের সৌরভ আছে.—কিন্তু দাহিকা শক্তি, শৈতা গুণ, সৌরভ, ইহারা কি অগ্নি, জল, ও পুষ্প পরিত্যাগ করিয়া যায় ? কথনই না। তবে যে আমরা দূর হইতে তাপ বা ক্ষুলিঙ্গ শৈত্য বা সৌরভ আসিতে দেখি, তাহা কেবল গুণ বা শক্তি নহে, সকলই আপন আপন আশ্রয় দ্রব্যের পরমাণু সহযোগেই আইসে। যদি, অগ্নি পিণ্ড হইতে ক্লুলিকের ন্যায় কুষ্ণসার হইতে শক্তিও বিভক্ত হইয়া বিষয় প্রাদেশে চলিয়া যায়

<sup>\*</sup> এই মতটি কপিল হত্ত হইতে শাষ্টত উদ্ধার করা যার না। তবে বে, কোন কোন আচার্যা একপ বলিয়াছেন, বোধ হয় "শক্তিক্লেদেপি ভেদসিন্ধৌ"— এই হত্তটিই তাহার বীজ। যাহাই হউক, এই মতটি সাধারণতঃ প্রচলিত নহে।

এমত বল, তাহা হইলে আর মনের সহিত ইন্সিয়ের বা বিষয়ের সম্পর্ক থাকে না। মনের সহিত সম্বন্ধ ব্যতিরেকে জ্ঞানোৎপত্তিও হইতে পারে না। অতএব গোলক বা শক্তি, উভয়ের কেহই ইন্সিয় নহে। \*

বৃত্তিবাদী সাংখ্যাচার্য্য শক্তিবাদীকে এই প্রকার দোষ প্রদান করেন বটে, কিন্তু সেই শক্তিকে যে ব্রিষর প্রদেশে যাইতে হইবে, বোধ হয় তাঁহাদের এরপ অভিপ্রায় নহে। শক্তিবাদীদিগের অভিপ্রায় এইরূপ হইতে পারে যে, সে শক্তি চুম্বকের আকর্ষণ শক্তির ন্যায় স্বস্থানে থাকিয়াই কার্য্য অর্থাৎ বস্তুর প্রতিবিম্ব গ্রহণ করে। †

এই মতের চাক্ষ জানোৎপত্তির প্রক্রিয়া এই রপ-

মনে কর,একটি বৃক্ষ ও কৃষ্ণশার যন্ত্র পরস্পর সামুখীন হইয়াছে।
মধ্যে শক্তি প্রতিবন্ধক বাবধান নাই। এমত হইলে, চুম্বক ও লৌহ
পরস্পর সামুখীন হইবা মাত্র লৌহ-শরীরে যেমন এক প্রকার বিষ্টস্ত
অর্থাৎ ক্রিয়াবিশেষ উপস্থিত হয়,অনন্তর চুম্বকের আকর্ষণ শক্তি প্রবল
বা কার্যোদ্মুখী হইয়া লৌহকে স্বাভিমুণে আকর্ষণ করে, তৎপ্রভাবে
লৌহথও আকৃষ্ট হইয়া চুম্বকের সহিত সংগত হয়, এই রূপ, কৃষ্ণশার
যন্ত্র ও বৃক্ষ উভয়ের সামুখ্য হইবা মাত্র কৃষ্ণশার যন্ত্র-টি বিষ্টন্তিত
হইয়া প্রতিবিম্বগ্রাহিণী শক্তিকে কার্য্যোমুখী করিল এবং তৎক্ষণাৎ
বৃক্ষটির প্রতিবিম্ব আকৃষ্ট হইয়া কৃষ্ণশান্তের স্বচ্ছাংশে গর্ভস্থ ভৌতিকপদার্থ-বিশেষের বলে ধৃত করিল। সঙ্গে তদক্ষণত বৃদ্ধি-বৃত্তিও

<sup>\* &</sup>quot;भागगुणास्थाततान्तरं" "विभागे हि सति तहारा चयुपः सूर्यादिसम्बन्धी न घटते, गुणलेच सर्पणास्थितियातुपपत्तेस " ( छारा )

<sup>ः &</sup>quot;भधवार्धप्रतिविसीद्यक्षमेवार्थप्रकाशकलिम्हियाणां " (ভागा) " प्रतिविस्तीद्यादिये प्रतिविद " " भयस्तान्तवत् साविध्यमविष तथालं " (वाहल्लाक-छड़ीका) "क्रणसारार्थयोः सामुख्यमपेचते।" [ গাগাভট ]

বৃক্ষাকারে পরিণত হইল। নিকটে আত্মা আছেন, সেই বৃক্ষাকার। বৃদ্ধি-বৃত্তি আয়ুটেতন্যে প্রতিফলিত বা উজ্জ্বিত হইবা মাত্র জ্ঞান হইল " এই বৃক্ষ, " বৃক্ষটির প্রতিবিশ্ব যেরূপ হইয়াছিল, জ্ঞানের আকারও ঠিক্ সেই রূপ হইল। পরিমাণ, রূপ, শাখা, কাও, পত্র প্রভৃতি সমৃদয় বিশেষণ [ভঙ্গী বিশেষ] গুলি যুগপৎ ভান [ছাপ লাগার মতন] হইল। এইরূপে অভঃকরণ একবার যে আকারে পরিণত হয়, অন্তঃকরণের তদবধি সেই আকারে পরিণত হইবার এক অন্তুত শক্তি জন্মে। এই শক্তির নাম সংস্কার। এই সংস্কার চিরস্থায়ী অর্থাং যত কাল অভঃকরণ, তত কাল স্থায়ী। যে কোন প্রকারে হউক, একবার জান হইলে [ অর্থাৎ অন্তঃকরণে একটা বস্তুর ছাপ লাগিলে ] তাহার সংস্কার অর্থাৎ অন্তঃকরণের সেই আকারে পুনঃ পরিণত হইবার শক্তি চিরকালই থাকে। যখন যখন সেই সেই শংস্কারের উদ্বোধক উপস্থিত হইবে তখন তখনই অন্তঃকরণ সেই সেই আকার ধারণ করিবে। এই কারণে, বৃক্ষের অভাব হইলেও--চক্ষঃ निमीनिञ कतिराज अिविरिषत था रहेरा अने नास्तर वा দেশান্তরে অবস্থিত হইলেও সেই পূর্ব্ব দৃষ্ট রুক্ষের স্বরূপটি বা ছায়াটি সংস্কার বলে অন্তঃকরণে পুনরুদিত হইয়া থাকে। ইহারই নাম স্বৃতি বা স্মরণ। এই স্মরণাত্মক জ্ঞানের সহিতু প্রথমোৎপন্ন প্রমাজ্ঞানের প্রভেদ এই যে, শরণাত্মক জ্ঞান সংস্কার বলে উদিত হয়, আর প্রথমোৎ-পর প্রনাজ্ঞান সাক্ষাৎ ইক্রিয় ঘারা সম্ৎপর হয়। যাহা সাক্ষাৎ ইন্দ্রিয় দারা উৎপন্ন হয় তাহা স্কুপ্ট, আর যাহা সংস্কার বলে দৃষ্ট হয়, তাহা অস্পষ্ট, যথা স্বপ্ন দর্শন। শক্তিবাদী সংখ্যাচার্য্যদিগের দৃষ্টি-বিজ্ঞান এইরপ।

বুত্তিবাদিদিগের মতও এইরূপ বটে, কিন্তু তাঁহারা দূরক্থ বস্তুর প্রতিবিম্ব গ্রহণের নিমিন্ত বিম্বস্থান পর্যান্ত অন্তঃকরণের গতি স্বীকার করেন। দৃষ্টান্ত দেখান, যেমন কোন পার্থিব বস্ততে [কাঠে বা প্রস্তরে বিমর্দ উপস্থিত হইলে তদ্মুগত তেজঃ পদার্থ অগ্নির আকার ধারণ করিয়া দূরে প্রদর্শিত হয়, সেই রূপ, রুঞ্চদার যন্ত্র বিপ্তিন্তিত হইবা মাত্র তদমুগত আহমারিক অন্তঃকরণ বৃতিমান্ হয়, অর্থাৎ প্রাণ-বায়্ বেমন আয়ত হইয়া অবিচ্ছিনভাবে বহির্গত হয়, তাহার ন্যায়, অন্তঃ-করণও বিম্ব-স্থান পর্য্যন্ত প্রস্পিতি হয়। শক্তিবাদী সাংখ্র্যু অপেকা বৃত্তিবাদীর মত এই টুকু মাত্র অতিরিক্ত, নচেং আর সকলই সমান। ফল, অন্তঃকরণের বিষয়াকার প্রাপ্ত হওয়া, আত্ম-ট্রচতনো উদ্ভাগিত হওয়া, অনন্তর তাহা আত্মাতে প্রতিফ্লিত হওয়া পর্যান্ত সমন্ত ব্যাপারকে সাংখ্য শাস্ত্রে প্রমা, প্রমিতি, জ্ঞান, বোধ, ফল, ইত্যাদি নানা নামে ব্যবহার হইয়া থাকে। পরস্ত চাকুষ প্রমা বা চাকুষজ্ঞান ক্ষিত বিধ প্রণালী ক্রমেই সমুৎপন্ন হয়। উক্ত প্রণালীর কোন প্রকার ব্যাঘাত বা ব্যতিক্রম ঘটনা হইলে জ্ঞান জন্মে না। যদি জবে, তবে তাহা বিপর্যায় বা ভ্রম জান। সেই বিপর্যায় জানের নাম মিথ্যা জ্ঞান, ভ্রম, আরোপ, অজ্ঞান ও অবিদ্যা। কপিল ও কপিল মতের আচার্য্যেরা এই সকল বিষয় বৃত্ত বিস্তার করিয়া বলিয়াছেন, আমরা তদপেকা অনেক সংক্ষেপে বলিলাম। \*

<sup>\* &</sup>quot;इति: सम्बन्धार्थं सर्पति" (किनिन) "यथा पाथिवीपष्टभात् तदनुगता चैजसीऽग्रिमंवित एवमेव तवत्य तेज भादि भूतीपष्टभेन तदनुगतादहद्वाराभजुदिन्द्रियाणि—"(छात्रा) "चजुदादिहादज बृहिहत्ति म प्रदीपस्य भिजातुल्या वाद्यार्थसिन-कर्षानन्दमेव तदाकारीहेषिकी भवति।" (छात्रा)

এস্থলে আরও ছই চারিটি সিদ্ধান্ত বাক্য বলা আবশ্যক হইতেছে। ভদযথা—চাকুৰ প্রভাকে বাছ-আলোকের সাহায্য অপেকা করে এবং বস্তুতে অভিব্যক্ত রূপ ও বৃহত্ব থাকা আবশ্যক। কাচ প্রভৃতি স্বচ্ছ পদার্থ ভিন্ন অন্য কোন মলিন পদার্থ ব্যবধান না থাকা উচিত। ৰস্তুর সর্বাশরীর প্রান্ত্যকের বিষ্ণুয় নহে, সমুথের অদ্ধ প্রত্যক্ষের বিষয়। অপরার্দ্ধ মহুমেয়। গোলক ছ্ইটি হইলেও ইক্রিয় একটি। অতি দূরত্ব প্রভৃতি নব বিধ প্রতিবন্ধক না থাকাও আবশ্যক। তদ্ ষণা—পক্ষী অতি দৃরে উঠিলে প্রত্যক্ষ হয় না। লোচনস্থ অঞ্জন বা নাসামূল অতিসমীপ্য বশতঃ প্রত্যক্ষ হয় না। গোলক বা ইন্দ্রিয়ের কোন প্রকার ব্যায়াত জন্মিলে প্রত্যক্ষ হয় না। বিমনা হইলেও উপ-লি কি হর না। পরমাণু অতি হক্ষ বলিরা দেখা যায় না। সৌরা-লোকে অভিভূত হয় বলিয়া দিবাতে গ্রহ নক্ষত্রের উপলব্ধি হয় না। স্বজাতীয় বস্তবয় একত্রিত হইলে, তাহার প্রত্যেকটি লক্ষ্য হয় না। কাঠনধ্যে অগ্নি আছে, হ্ন্ধ মধ্যে দধি আছে, স্থতও আছে, কিন্তু যাবৎ না তাহা অভিব্যক্ত হয়, তাবৎ প্রত্যক্ষ হইবে না। অভএব অভি-দূরত্ব, অতিসামীপ্য, ও ইক্রিয় বা গোলকের অবহতি বা কোন প্রকার বিকার ঘটনা হওয়া, অমনোয়োগ, অতিহুম্ম, অভিভব, সজাতীয় বস্তুর সন্মিলন, অনভিব্যক্ততা,—চাকুষ জ্ঞানের প্রতি এই নববিধ প্রতিবন্ধক আছে \*। এই সকল প্রতিবন্ধক যে কেবল প্রত্যক্ষের নিবৃত্তিজনক এমত নহে, স্থল বিশেষে উহার কোন কোনটি বিপর্যায়েরও জনক হইরা থাকে।

<sup>\* &</sup>quot;भतिद्रात्मामाप्यादिन्द्रियविचानामीऽनवस्थानात्। सीस्थात् व्यवधानात् समानाभिष्टारा द्व १' (त्रेषतकृष)

এই রূপ শাস্ত্রের নানা স্থানে নানা প্রকার চাক্ষ্য জ্ঞানের কথা বার্ত্তা আছে। কাচ প্রভৃতি স্বচ্ছ পদার্থ ব্যবধান থাকিলে দেখা যায়, আর মলিন পদার্থ থাকিলে দেখা যায় না, ইহার কারণ কি?—আদর্শে দর্শন কালে বস্তু বিপরীত ক্রমে দৃষ্ট হয় কেন ?—নদী তীরস্থ বৃক্ষকে অধঃশির দেখা যায় কেন ?—উপরিষ্ণু চক্র স্থ্যাদির প্রতিবিশ্ব জলের উপর ভাসমান না দেখাইয়া মধ্য-নিমগ্ন অর্থাৎ ভৃবিয়া থাকার ন্যায় দেখা যায় কেন ?—কত দ্র, কত সামীপ্য, কত স্ক্রা, কত স্থা বস্তুর যথার্থ দর্শন হয়, কোথা হইতেই বা বাতিক্রম আরম্ভ হয়, এই সকল বিষয় নানা শাস্ত্রের নানা স্থানে থাকিলেও তাহা সাঞ্জ্যাকুগত নহে বিবেচনায় পরিত্যাগ করা গেল।

## আধ্যাসিকজ্ঞান বা ভ্রম-জ্ঞান।

প্রমাজানের লক্ষণ বলা হইয়াছে। তৎসঙ্গে ভ্রম-জ্ঞানেরও লক্ষণ নির্দেশ করা হইয়াছে, আর তাহা বিস্তার করিবার আবশ্যক নাই। ফল, ভ্রমজ্ঞানের সাধারণ লক্ষণ এই যে, এক প্রকার বস্তুতে জন্ম প্রকার জ্ঞান হওয়ার নামই ভ্রম। ইহাই শ্বরণ থাকিলে যথেষ্ট হইবে। অধ্যাস, আরোপ, অবিবেক-প্রভৃতি ইহার নামান্তর মাত্র।

দর্শনশান্তে ভ্রমের উৎপত্তি ও নির্ত্তির কারণ এবং তাহার অবান্তর প্রভেদ প্রভৃতি যেরপ নির্ণীত হইরাছে, তাহাই এক্ষণকার বক্তবা। সাজ্যা এবং বেদান্ত বলেন, ভ্রম-জ্ঞান মিথ্যা হইলেও তাহার কোন না কোন ফল আছে। রজ্জ্ব-সর্প দেখিলে তদনন্তর ভর জন্মে, কম্পও জন্মে। পিপাসার্ভ ব্যক্তি মৃগত্ফিকার প্রতারিত হইরা পানীর আহরণে ধাবিত হইরা থাকে। যদ্যপি ভ্রম-মাত্রই মিথ্যা বা অসহস্ক-অবগাহী, তথাপি তাহার কোন না কোন ফল আছে কিন্তু

ভাহা সর্বত্তি সমান নহে। ভিন্ন ভিন্ন ভ্রমের ভিন্ন ভ্রম কল ও প্রভাব দৃষ্ট হয়। সেই ফলভেদদৃষ্টে ভ্রম-জ্ঞানেরও শ্রেণী ভেদ করনা করা যায়। প্রথমতঃ সোপাধিক ও নিরুপাধিক ভেদে হই প্রকার। অনন্তর উক্ত উভয় বিধের মধ্য হইতে সম্বাদী, বিসম্বাদী, আহার্য্য ও ঔপাধিক-আহার্য্য, এই চারি প্রকার জাতি করনা করা হইয়া থাকে।

সোপাধিক ভ্রম—যদি ছই বা ততোধিক বন্ধ পরস্পর সন্নিহিত থাকে, আর সেই সন্নিধান বশতঃ এক বস্তুর গুণ বা কোন প্রকার ধর্ম অক্সবস্ততে মিথা বা সতা ভাবে সংক্রান্ত হয়,তাহা হইলে, যাহার গুণ অন্যত্র সংক্রান্ত হইতেছে, তাহাকে 'উপাধি,' আর যাহাতে সংক্রান্ত হইতেছে তাহাকে 'উপহিত' সংজ্ঞা দেওয়া হয়। যে স্থলে উক্ত প্রকার উপাধির সংসর্গ বশতঃ একপ্রকার স্বভাবাপন্ন বস্তু অন্যপ্রকারে পরিদৃষ্ট হয়, সে স্থলে সোপাধিক ভ্রম। ফটিক স্বভাবতঃ স্বচ্ছ ও ভূরবর্ণ; কিন্তু কথন কুখন কোন রঞ্জক পদার্থের সন্নিধান বশতঃ উহা পীত বা লোহিত বলিয়া প্রতীত হইয়া থাকে। সেই প্রতীতি [ফটিক রক্তবর্ণ এই রূপ প্রতীতি] ভ্রম। তত্রত্য উপাধি (য়ঞ্জক বস্তু) তৎকালে প্রত্যক্ষ পোচর হউক বা না হউক, "রক্তবর্ণ-ফটিক" এই জ্ঞান ভ্রম এবং তাহাই সোপাধিক-ভ্রম।

নিকপাধিক ভ্রম—বে স্থাল উক্ত কোন প্রকার উপাধির সন্ধি-ধান নাই, অথচ অনাথা জ্ঞান [বস্তুর স্বরূপ এক প্রকার—জ্ঞান হয় অন্য প্রকার] হয়, সে স্থলে নিরূপাধিক ভ্রম। যথা, নীল-আকাশ। বস্তুত: আকাশের কোন বর্ণ নাই, অথচ নির্ভ্র অবস্থাতেও আকাশ বেন প্রগাঢ় নীলবর্ণ বলিয়া বোধ হয়। অতএব আকাশে নীলিমা জ্ঞান ভ্রম এবং তাহা নিরূপাধিক-ভ্রম। সম্বাদী ও বিসম্বাদী ভ্রম—ভ্রম-প্রবৃত্ত ব্যক্তি, অভীষ্ট লাভে বঞ্চিত হয় ইহা স্থির সিদ্ধান্ত। কিন্ত কথন কথদ কাকতালীয় ন্যায়ে ভ্রম জ্ঞান নকল হইয়াও থাকে। যে স্থলে ভ্রম-জ্ঞানে কল লাভ হয়, সেস্থলে তাদৃশ ভ্রমের নাম সম্বাদী ভ্রম। আর যে স্থলে কললাভে বঞ্চিত হওয়া যায়, সেস্থলের তাদৃশ ভ্রম বিসম্বাদী। এই বিসম্বাদী ভ্রমই প্রায়়—সম্বাদী ভ্রম কদাচিৎ দৃষ্ট হয়।

মনে কর, কোন এক বাজির দূর হইতে বাস্পেতে ধ্ম ভ্রম জিনিরাছে। অনন্তর সেই ভ্রান্ত-বাজি তৎপ্রদেশে অগ্নির অন্তিত্ব অন্থমান করিয়া, অগ্নি-আহরণার্থে উপস্থিত হইল এবং দৈবাৎ তথার অগ্নি প্রাপ্ত হইল। এমত স্থান, ঐ ভ্রান্তব্যক্তির ধ্ম-ভ্রম সম্বাদী হইয়াছে। যদি সে অগ্নি প্রাপ্ত না হইত, তাহা হইলে তাহার সেই ধূম ভূম বিদ্যাদী হইত।

আহার্যা ও ঔপাধিক-আহার্য্য ভুম---যত্ন পূর্ব্বক এক প্রকার বস্তুতে অন্য প্রকার জ্ঞান সম্পাদন করার নাম আহার্য্য ভুম। যথা, মৃৎপিতে দেবতা বৃদ্ধি [দেব দেবীর প্রতিমায় দেবত্ব বৃদ্ধি সম্পাদন করিয়া পূজা করা] এবং রেথাতে অক্ষর বৃদ্ধি। এই আহার্য্য-ভুমের জঠরে ভারত্বর্যীর ধর্মশান্তের জন্ম। সাংখ্য শাস্তের উপাদনা কাওও ইহার অধীন।

উক্ত লক্ষণাক্রান্ত আহার্য্য-ভূম যদি কোন উপাধি অবলম্বন করিরা সম্পাদিত হয়, তবে তাহাকে ঔপাধিক-মাহার্য্য বলে। যথা, চক্ষ এক, কিন্ত অঙ্গুলি দ্বারা নেত্র-প্রান্ত চাপিয়া দেখিয়ে, চক্র ফুই বা তত্রোধিক দেখা যায়। আকাশে মেঘ নাই, অথচ বিদ্যা-বলে [ঐক্তরালিক] তৎক্ষণাৎ সবিত্যৎ স্তন্মিক দর্শন হইল। ক্ষুত্রতম অকর বা বৃহত্তম পর্বতিকে কাচ-বিশেষের সংসর্গে বৃহত্তম বা কুজতম আকারে অবলোকন করা, ইত্যাদি নানা প্রকার উপাধিক আহার্য্যের উদাহরণ হল আছে। কি ঐক্রিয়ক জ্ঞান, কি যৌক্তিক জ্ঞান, কি ঔপদেশিক জ্ঞান,—সর্ব প্রকার জ্ঞানের অন্তরালে উক্ত প্রকার শত শত ভূম লুক্কায়িত আছে। জ্ঞাবতের নিবৃত্তি না হইলে প্রকৃত মঙ্গলের আশা করা যাইতে পারে না।

ভমোৎপত্তির কারণ ও তাহার নিবৃত্তির উপায়।

ভূমোৎপত্তির কারণ প্রধানতঃ তিনটি। দোষ, সম্প্রয়োগ ও সংস্কার বা শ্বরণ।

দোষ—দোষ নানা প্রকার। নিমিন্তগত দোষ, কালগত দোষ ও দেশগত দোষ। নিমিন্তগত দোষ এই যে, যে ইন্দ্রির যে প্রত্যাক্ষের জনক, সেই ইন্দ্রিয় কোন প্রকার হুইপদার্থে কলুষিত থাকা। চাক্ষ্ব-প্রত্যাক্ষের জনক চক্ষ্যু, সেই চক্ষ্যু যদি পিত্ত দোষে বিক্বত হয়, তবে অতিখেত বস্তুও হরিদ্রাবর্ণ দেখায়। সন্ধ্যাদি কালের মন্দান্ধকার প্রভৃতি কাল দোষ। অতিদ্রম্ব অতিসামিপ্য প্রভৃতি, দেশগত দোষ।

সম্প্ররোগ,—সম্প্রয়োগ শব্দের অর্থ এস্থলে এইরূপ বৃঝিতে হইবে যে; যে বস্ততে ভূম জম্মে, সেই বস্তর সর্ফ্রাংশ ক্রি না হওয়া, অর্থাৎ কোন এক সামান্যাংশ মাত্রের প্রকাশ পাওয়া।

সংস্কার, সংস্কার শব্দে এথানে সদৃশ বস্তুর সরণ বুঝিতে হইবে।
কোন কোন মতে সংস্কারের পরিবর্ত্তে সাদৃশ্যকেই ভূমোৎপত্তির
প্রধান কারণ বলিয়া বর্ণনা আছে। তাঁহাদের অভিপ্রার এই যে,
বস্তুর কোন এক সংশে সাদৃশ্য না থাকিলে ভ্রম জন্মিতে পারে না।

রক্ষুতে দর্শ ভূমই কলে, ব্যান্ত ভূম জলে না ; অতথ্য কোন প্রকার সাদৃশ্যবান্ বস্তুতেই দোষ বা সম্প্রোগ উপস্থিত হইলে ভূম জলে।

মনে কর, যেন একস্থানে কতকগুলি লোক উপবিষ্ট আছে। ত-त्रश रहेरा हो। बकराकि 'ये त्रीभा' विद्या थाविक रहेन। बनाना ব্যক্তিরা দেখিল, সে যাহার জন্য দেড়িয়াছে তাহা রূপা নহে, তাহা **उ**क्तिथन । ज्ञास्त्रवाकिन ज्ञास्तरम निमा मिलन, म गाहारक कोना ভাবিয়াছিল তাহা রৌপা নহে তাহা শুক্তিখণ্ড। এন্থলের ভার-ব্যক্তির যে শুক্তিতে রজত জ্ঞান হুইয়াছে, ইহাকে দৃষ্টান্ত রাথিয়া ভূম-জ্ঞানের কার্যা-কারণ ভাব পরিষ্কার করিয়া লও। যথা--যৎকালে পুরোবরী গুক্তিতে 'ঐ রজ্ত' ইত্যাকার জ্ঞান উপস্থিত হয়, তথন তাহার ঐ সমুদিত জ্ঞান একেবারে হয় নাই। চক্ষু:সংযোগের অনন্তর ''ঐ'' এই অংশের দারা পুরোবর্ত্তী শুক্তিই পরিগৃহীত হইয়াছিল, তং-প্রভাবে "এ" ইত্যাকার জ্ঞান ও তদ্বোধক বাক্য নির্গত হইয়াছিল। • কিন্তু কোন প্রকার দোষ বশতঃ সম্প্রয়োগ হওয়াতে অর্থাৎ শুক্তির সর্বাংশ প্রকাশ না হওয়াতে প্রথমে তাহা ওজি বলিয়া জ্ঞান হয় নাই। পরস্ত চাক্চিক্য মাত্র ভান হওয়াতেই ঐ কথা বাহির হইরাছিল। তরিবন্ধন অন্য এক চাক্চিকাবান বস্তু অর্থাৎ চিরাভ্যস্ত রজতের শ্বরণ হইয়াছিল। সেই শ্বরণাশ্বক জ্ঞান ডৎকালে পৃথক্রপে দণ্ডায়মান না হইয়া, "এ" ইত্যাকার সমুগ্ধ জ্ঞানের সহিত মিলিয়া গিয়া "ঐ—রজত" ইত্যাকারে পরিণ্ড হইরাছিল। সেই শ্বরণাত্মক জান "ঐ" ইত্যাকার সমুগ্ধ জানের সহিত মিলিত হইবার কারণ এই त्व, काम बार्जाड् रक्षत्र ममछ वित्यवं व्यवशास्त्र कतिया शतित्यत्य ্বিশেৰো পৰ্যাবসিত না ছইয়া থাকিতে পারে না। তক্তি-রজত, এছলেও

জ্ঞান, চাক্টিক্যরূপ বিশেষণ অবগাহন করিয়া তৎকালে প্রকৃত বিশেষ্য আবৃত থাকাতেই অন্য এক কল্লিত বিশেষ্যে গিয়া পর্যাবদন্ন হইন্না-हिन। अक वस्तर वित्नवंग कर्श्य कांकात क्षकांत्र यनि क्रमा, वस्तरक দৃষ্ট হয়, তবে দেই দেখা মিথ্যা স্থতরাং উক্তিরূপ অধিকরণে রজতা-कात कान अभिगा। वाहार्या ज्ञान वाजित्तरक, मकन जुरमतरे अगानी এইরপ। এই প্রণালী অনুসারে সর্বত্তই এক প্রকার স্বভাবাপর বস্তু অন্য প্রকারে পরিদৃষ্ট হইয়া থাকে। এতাদৃশ ভূমের বিনাশোপায় কেবল তাহার আলম্বন পদার্থের সাক্ষাৎকার করা। যাবৎ না তাহার আলম্বনতত্ব সাক্ষাৎকার হয় অর্থাৎ যে বস্তুতে ভূম জন্মে সেই বস্তুর সর্কাংশ প্রকৃশ না হয়, তাবৎ পর্যান্ত তাহার বাধ (বিলয়) হয় না। দার্শনিকদিগের ভূম প্রণালী অন্যবিধ। শঙ্করাচার্য্য বলেন, ভূমোৎ-'পত্তির প্রধান কারণ অজ্ঞান। অজ্ঞান বে কি পদার্থ?—তাহা निर्कात कतिया वना यात्र ना। এই পर्याच वना यादेख भारत যে তাহা অনির্বাচনীর এবং দোষ-স্থানীর। দোষ-যুক্ত অজ্ঞানের प्रकार थेहे (य, क्लान रखत नर्साःग वा कित्रमःग यमि क्लान शिव्हक একবার তাহার অধিকার ভূক্ত হয়, তবে সে, সেই বস্ততে তৎসদৃশ অপর এক বিপরীত বন্ধ উৎপর্দিন করিবে অর্থাৎ দেখাইবে। পুরোবর্জী ভক্তির কিরদংশ অভ্যানের বিষয় ইওয়াভেই সে তাহাতে এক মিখ্যা-রঞ্জের স্ষ্টি করিয়াছিল। কেবল অজ্ঞানেরই বে এইরূপ সভাব এমত নহে; দোৰযুক্ত বস্তু মাত্ৰই বিপৰীত স্টিকাৰী। বৈত্ৰ বীল অधिशृष्ठे इंट्रेरन दिखाक्रवत पेरमिक ना कवित्री, कंपनी वृत्कत উৎপত্তि करत । मकिकामन, विनिष्टेरिकाद्वत्र यतन प्रमिना नारकत

স্টি করে। এইরপে পলাওুর স্টি হইরাছে এবং কত পত নৃতন বছর স্টি হইরাছে, হইতেছে এবং হইবে, তাহা বলিয়া শেষ করা বার না।

মীমাংসকেরা বলেন, জ্ঞান মাত্রেই সত্য অর্থাৎ সম্বস্থ বিষয়ক। জগতে মিথা। জ্ঞান নাই, মিথা। বস্তুও নাই। তবে যে শুক্তি সক্ষপ অধিষ্ঠানে মিথা। রজত দৃষ্ট হয়, জাহা বাল-প্রবাদ মাত্র। তৎকালে কজিতে শুক্তি জ্ঞানই হইয়াছিল, রজতাকার জ্ঞান রজতেই হইয়াছিল। দোষ বশতঃ সম্প্রয়োগ ইওয়াতেই জ্ঞানছয়ের পার্থক্য জয়েনাই, এই মাত্র প্রভেদ। জ্ঞানছয়ের পার্থক্য অমুভব না হওয়ার নামই ল্রম, এতভিন্ন মিথা।বস্তু-অবগানী মিথা। জ্ঞানাম্মক শ্রম এ জগতে নাই।

ষাহাই ছউক, উক্ত-বিধ অধ্যাসের মধ্যে আরও স্ক্রতা আছে।
তক্তাবং বিস্তার করিতে গেলে প্রস্তাব বাহুল্য হয় এবং সাংখ্য অধি- 
কারের বাহিরে ঘাইতে হয়। যদ্যপি তাহা আমাদের ইউ নহে,
তথাপি আর একটু না বলিলে প্রয়োজন সিদ্ধ হয় না স্কুতরাং
তাহার কিরদংশ বলিতে হইল।

অধানের আর ছুইটা মৃষ্টি আছে। একটার নাম তাদাদ্যাধ্যাস,
অপরটার নাম সংস্থাধ্যাস। একীভূত অধ্যাসকে তাদাদ্যাধ্যাস,
আর সবক্ষ আত্রের অধ্যাসকে সংস্থাধ্যাস বলা বার। লৌহ ও
অমি একীভূত হইলে লৌহেতে যে অমির অধ্যাস কলে, ভাহা
তাদাদ্যাধ্যাস। কোন প্রকার বরণা উপস্থিত হইলে যে জীব
'আমি সেনাম—আমি মরিনাম' বলিরা অভিভূত হয়, তাহা তাদাস্থাধ্যানের ফল। "আমার পুর" "আমার কলত" ইত্যাদিভূলে

পুত্ৰে ও কলতে বাত্তবিক আত্মৰ না থাকিলেও আত্ম-সহজ অধ্যাস করা হয় স্তরাং তাহা সংস্থাখ্যাসের ফ্র। বত প্রকার অধ্যাস উক্ত हरेन, नर्स श्रकांत्र व्यथानरे वाराननार्थतं छात्र व्यथाय-ननार्थं वर्छमान আছে। ৰুখন আমরা ইন্ত্রিরের সহিত একীভূত হইয়া 'আমি' हरें छि । यथा जामि कांगा, जामि श्रम हें छा नि । क्थन दा स्टब्स উপর আত্মত হাপন করিয়া 'আমি' হইতেছি। বথা আমি কুল, আমি স্থূল ইত্যাদি। কিন্তু প্রকৃত আমি কি প্রকার?—ভাহা আমরা অবগত নহি। যদি অবগত থাকিতাম—তাহা হইলে 'আমি'-ব্যবহার আজীবন একরপেই চলিত; কিন্তু তাহা চলে না। আমরা একবার যাহাকে লক্ষ্য করিয়া "আমি" বলিতেছি, অন্যবার তাহাকেই আবার "আনার" বলিতেছি। প্রকৃত 'আমি' স্থির থাকিলে এক্সপু ষ্টনা कथनरे रुरेक ना, इः रथत्र नायव रुरेक। वित्तनना कतियां राध-पनि কোন ইন্দ্রিয়কে আমি বলিয়া স্থির সিদ্ধান্ত থাকে, ভাহা হইকে শরী-রের দোবাদোবে "আমি" ণিপ্ত হইব কেন ? অতএব বাহা প্রকৃত আমি, তাহার সহিত 'আমি'-ভিন্ন অবশ্য অন্য কোন বস্তর অধ্যাস আছে श्रीकात कतित्व रहेरत। तारे अक्षांत कथन धकीकृष रहेन्रा ध्यकान शहिर्छ्राह, कथन वा महत्त्र माव ध्यकान कत्रिरछ्छ । রূপে বাহা জগতে ও আত্ম-রাজ্যে কবিতবিধ অধ্যাস ধারাবাহীক্রমে চলিতেছে। পরস্ক কারণ বিশেষ উপস্থিত হুইলে কথন কাৰন বাহ্য व्यक्तान निकुछ हरेएड मिथा यात्र किछ व्यक्तिक व्यक्तान निकुछ इहेट अथा श्रम ना ।

অধ্যাস বা ত্রমনিবৃত্তির উপায় কি ? কপিল প্রভৃতি থবির। বলেন, অমনিবৃত্তির উপায় কেবল অধিক্রণের শ্বরণ সাক্ষাৎকার।

যে অধিষ্ঠানে ভ্ৰম হয়, ভাষার ষধার্থ রূপ প্রকাশ পাইলেই ভাগত ভ্রম নিবৃত্তি হয়। অধিষ্ঠানের স্বরূপ সাক্ষাৎকার হইবার উপায় কেবল विरमय मर्नम । 'विरमयमर्नम' मरमत वर्ष इनविरमस छिन्न छिन्न। কোথাও বা বারংবার দর্শন—কোখাও বা উপযুক্ত পরীক্ষাপ্রয়োগ। বাহার হারা দোষ ও সম্প্রয়োগ হইচ্চে উত্তীর্ণ হওয়া যায় তাহারই নাম পরীকা। ভাদৃশ পরীকার প্রয়োগ ক্ররিলেই দোষাদি হইতে সমুতীর্ণ হওয়া यात्र देश चित्रनिकाछ। मायामि इटेट छेखीर्न इटेनाम कि ना ?-তাহার আর পরীকা করিতে হয় না ; কেন না, যথার্থজান উপস্থিত হইলে সেই জানই দোষাদি হইতে উত্তীণ হওয়ার সাক্ষ্য প্রদান করে এবং অবিচলিত বিশ্বাস জ্মাইয়া আত্মাকে পরিতৃপ্ত করে। অপিচ, অধ্যাস নিবৃত্তি ঘটিত আরও গুটি কতক নিয়ম দৃষ্ট হয়; যথা —অপরোক্ষ অর্থাৎ ঐক্রিয়ক ভ্রম, যুক্তি বা উপদেশ দারা নির্ভ হয় না। সাক্ষাৎঘটিত ভ্রমে, বস্তুর সাক্ষাৎকার হওরাই আবশ্যক।. িদিগ্রাস্ত ব্যক্তিকে শত শত উপদেশ ও শত শত যুক্তি প্রদর্শন করিলেও ভাহার দিগ্লান্তি নিবৃত্তি হয় না। মনে কর, কোন এক নৃতন স্থানে গিয়া কোন এক ব্যক্তিব পূর্ক্দিকে পশ্চিম দিক্ বলিয়া ভ্রম জন্মি-बाह्य। त्म जात्न त्य भूस निक् इटेटक्टे च्या डेनिक दन्, ज्यानि, স্ব্যকে যে দিকে উদিত হইতে দেখিতেছে সেই দিকই তাহার পশ্চিম বুলিয়া বোধ হইতেছে। এমন হলে 'স্ব্যা পশ্চিমে উদিত হন না,' এই ্যুক্তি কোন কার্যাকারী হয় না। যাবৎ না সেইদিক্ তাহার সম্বন্ধে সাকাৎ উপলব্ধ হয়, তাবৎ তাহার সেই ত্রম অপগত হয় না। এই क्रम, क्षेमुद्रमिककारन जम थोकिटन कमाहिए छात्रा युक्तिकाता वाधिक হইতে পারে, কিই যুক্তিছে যে ত্রম থাকৈ ছাহা সাক্ষাৎকার বাতীত

উপদেশ ছারা বাধিত হয় না। এতাবতা ইহাই নির্ণীত হইতেছে বে, সাক্ষাৎকার ঘটিত পরীক্ষা সর্বজাতীয় ভ্রমের বিয়াতক। আমাদের শাধান্মিক-ভ্রম অনেক আছে, তত্তাবৎ উপরোক্ত প্রণানীতেই করিয়া আছে। সেই সকল ভ্রমনিবৃত্তির জন্য, সাংখ্য শান্তে এবং শান্তান্তরে व्यवन, यनन ७ निविधायन नायक विस्त्र वर्गानद छेशाल करा हरे-য়াছে। কেন না, অনাদিকালের আধ্যাত্মিক-শ্রম নির্ত্ত করিতে হইলে সাক্ষাৎকার, যুক্তি ও উপদেশ, এই তিন জাতীয় পরীক্ষারই আবশ্যক হইতে পারে। একটি দ্বারা উক্ত বিধ আধ্যান্মিক ভ্রম নিবৃত্ত হইবার সন্তাবনা নাই। প্রবণ ও মনন, এই চুইটি যুক্তি ও উপদেশ জাতীয়, নিদিখাসন-টি প্রত্যক্ষ জাতীয়। ""প্রত্যক্ষ জাতীয়" এই কথায় ভ্রান্ত-জীব মাত্রে আত্মার প্রত্যক্ষ বিষয়ে সংশয় করিবেন। নে সংশর উচ্ছেদ করা বাক্যের বা শাস্ত্রের সাধ্যায়ত্ত নহে। তাহাতে मः मंत्रिত व्यक्तित्र योश वन थोका जावगाक। कन, हकूत्रानि वार्य-ক্রিয় দারা আত্মার প্রত্যক্ষ হয় না বটে, কিন্তু সাংখ্যদর্শনের মতে আত্মা মানস-প্রত্যক্ষের বিষয়। সাম্যাকার বলেন, কোন কোন বস্ত কেবলমাত্র মনের দারাই পরিগৃহীত হইয়া থাকে। সংস্কৃতশান্তে চাক্ষ-জ্ঞান-ঘটিত বিচার এতদপেক্ষা বিজ্বত থাকিলেও আমরা এই স্থানে শেষ করিলাম।\*

अवराखित ७ अवगळान।

চক্ষ: কেবল রূপেতেই সংসক্ত, স্তরাং চক্ষ্বারা রূপ বা রূপ-বিশিষ্ট পদার্থেরই গ্রহ হয়, শব্দ-স্পশাদির গ্রহ হয় না। শব্দদি

 <sup>&</sup>quot;विश्वतकारकासदुक्कितिम्न"। नावक्" " दुक्तिती इपि ग्रुँबाम्बते, दिन्न्मूद्वदप्रीमाहते " बरे काणिन एवं बद्धव मर्च बदः मनाना माहारानिः एव
मठ गरेवा स्थान निवृद्धित छेनाव पछैठ दोका मनि गर्दक्रिक हरेवा।

क्षारमंत्र निवित्त चार्त छातिष्ठि हेलिह वर्डमान चार्ट्स, उनारश नच-धरग-कांबी अवलिखिरमद विषम चार्या वर्गन कहा गाँछक-

চক্রিজ্ঞিরের ন্যার শ্রবণেজিয়ও প্রত্যক্ষের অগোচর বস্তু। কেবল অনুমিতি বারাই উহার উপলব্ধি ও অক্তিম সিদ্ধি হয়। উহার काद्मत कर्नाक्रः अस्ति । भव्य-शत-जृह्यदत्तत्र त्रवना नितिनांवी स्वत्रन, শ্রবণ্যত্তের রচনাপরিপাটীও প্রায় সেই রূপ। কর্ণের অন্তরাল প্রদেশের বে স্থলে বক্র ও আবর্তবৃক্ত ছিল্লের সমাপ্তি হইরাছে, সেই স্থলে এক দ্বিতিস্থাপক-গুণযুক্ত স্বন্ধ নায়ু-মণ্ডল [স্বন্ধ স্বন্ধ নৈহিক শিরাগ্রন্থি] আছে। এক থও হুচীন স্বক্ উহাকে আবরণ করিয়া আছে। ঐ আবরক তক্ ৰণ্ডের নাম শঙ্গে। এই শঙ্গিস্থানে যে স্ববকাশ (ফাকু) আছে, তাহার নাম শ্রোত্রাকাশ। ইহাই ন্যার মতের প্রবণে-ক্রির, কিব্বু সাংখ্য সতে উহা প্রবণেক্রিরের গোলক। প্রবণেক্রির ঐ শক্ষুলিস্থানে অধিষ্ঠিত থাকিয়া কার্য্য সাধন করিতেছে। সাংখ্যমতে **एक्तिकित्त**त नाम व्यापिकित्र वार्कातिक \*। व्यापिक्तित निक গ্রহণ প্রণানী কি রূপ ?—সাংখ্যাচার্য্যেরা তাহা কিছু বিশেষ করিয়া ব্রেন নাই। শান্তান্তরে ষেরপ বর্ণনা আছে, ভাহাকে নিন্দাও करतन नारे। देशरू अञ्चान दम्र त्व, भावास्ट्रताक व्यगानीरे সাংখ্যকারের অভিমত †। শাত্রান্তরে বিবিধ প্রণালীর বর্ণনা

<sup>&</sup>quot; अर्थ अंक्षुसामिक बन्न: चीचम् " वरे वाका बाजा नाम नरि वर्ष ब्बित छोष्टिक हटेएछह, जांव "सालिसमेनाद्य-मचनन् " এই बांका पांता माः भाकात छेड़ारक बारकातिक द्विष्ठारुन। क्रकृतिक्तित्वत्र भारकातिकन्न व्य প্রকারে অকুত্ব করিতে ইইয়াছে—প্রবাধনিকের আহ্মারিকম্বত নেই, প্রকারে त्वापणवा **क**न्निएक स्टेटक

<sup>ं &</sup>quot;अवाकातुमर्गिद्वभाषेत् समानतनतिकानक्षेत्र विवानातम् " रगत

आह् । जनार्या धकळकांत छागानी बीविजनन-गानाक्रगातिनी-अभत छागानी कनवरगानक-गानाक्रगातिनी । वैविजनन-गानाक्रगातिनी यथा,—

কোন এক স্থিয়জন-জলাশয়ের মধ্যে, কোন প্রকার অভিযাত উপস্থিত করিলে, ডজনা, তত্ত্বভূজনে একপ্রকরি বেগের উৎপত্তি হর। ক্রমে, সেই বেগ হইতে বেগান্তর—ও তরঙ্গ হইতে তরঙ্গান্তর জনিতে জনিতে, বীচি অর্থাৎ কুদ্র তরঙ্গ বা গহরীর আকার প্রাপ্ত হয়। क्राय अठि कुछ, क्राय विनय। यनि मध्या काथां । वर्ग नितायक वह [कून वा अना दकान श्रकात] शांक। ज्य जांश तार बांदनहें महे रम, नटा९ जारा मूरम भिन्ना विषय रम। धारै रामन मुद्रीक, रेजमेनि वासू পরিবাপ্ত অনন্ত আকাশের বে কোন ছানে হউক না কেন, কোন প্রকার অভিযাত (এক বস্তুতে অন্য এক বস্তুর আঘাত অর্থাৎ বেগ পূর্বক সংযোগ ) উপস্থিত হইলে, তত্ততা বায়তে এক প্রকার বেগ জমে। ঐ বেগ কি করে? না আঘাত স্থানটিকে বেইন করিয়া ভত্ৰত্য ৰাষ্ট্ৰকে ভৱসান্নিত কৰে। আবাত কালে বৈদন বাষ্ট্ৰত বেগ-জন্মিয়াছিল, তেমনি আকাশে ধানি [শক্ষ] জন্মিয়াছিল। সেই ধানি के जनमहमान बाहुएक जात्नार्ग कित्री करम टेक्सि ज्ञान खाख रहेल, हेलित छाराटक खर्ग कतिता आधात निकर नमर्गन करता। यगाभि इक्तिक निकार ना बोटक, छात त्यारे बाकारना क्ष्य मक्ति

এক শান্তে কোন এক বিষয়ের নির্ণয় করা হর নাই, কিন্তু ভাষা অন্য শান্তে নির্ণীত আছে, এমত ছলে সেই অমুক্তবিষয়ের বিদ্যান করিছে ইইলে, তৎ স জাতীয় শান্তে যাহা নির্ণীত হইয়াছে, ভাষাই অহণ করিছে, কেন না, ভাছাই ভাষার সম্প্রতা

আশনার উৎপত্তি ছানে অর্থাৎ আকাশেই লয় প্রাপ্ত হয়। অপিচ, ছিরজন জনাশরের মধ্যে আঘাত করিলে যে তত্থ তরঙ্গ কনাচিৎ তীর স্পর্ণ করে, কনাচিৎ নাও করে, তাহার কারণ কেবল আঘাত-বল বা আঘাত জন্য বেগের তারতম্য ঘটনা। বেগ অধিক পরিমাণে জন্মিলে জন্মকের দ্র গতি—আর অল পরিমাণে জন্মিলে অদ্ব-গতি হইরা থাকে। শব্দের গতিও ঠিক্ ঐরূপ, অর্থাৎ যে পরিমাণে বেগ উপন্থিত হইবে—শব্দের গতিও সেই পরিমাণে হইবে। দার্শনিক পত্তিতেরা এই রূপে [বীচিতরজের দৃষ্টাস্তে] শ্রবণেক্রিয়ের শব্দ গ্রহণ প্রকার নির্ণয় করেন। এই নির্ণয়ের অন্ত্র্পারে দার্শনিকেরা নিম্ন প্রকৃতি ঘটনা শুলিকে সোপপত্তিক বিবেচনা করেন। যথা,—

"শক্ষ বহন কারী বায়র বিপরীত গতি প্রবল থাকিলে নিকটোৎপন্ন শক্ষও বথাবৎ গৃহীত হইবে না"—"শামুথ্য থাকিলে দ্রোৎপর
শক্ষও নিকটের ন্যায় শুনা বাইবে"—"প্রবণেক্রিয় ও আঘাত স্থান,
এতহ্ভরের মধ্যে কোন প্রকার বায়র বেগ রোধক বন্ধ ব্যবধান
বাকিলে শুনা বাইবে না, বা অল্ল শুনা বাইবে"—"পার্থিব প্রদেশের
দূর্ছ যে পরিমাণে শক্ষ প্রানের প্রতিবন্ধক, জলমন্ধ প্রদেশের আর্ধ ক্রোশ
পরিমিত দূর্ছ—আর জলমন্ব প্রদেশের এক ক্রোশ পরিমিত দূর্ছ
নশান; কারণ, জলমন্ধ প্রদেশের বানুতে স্বভাবতই বেগ বাকে"—
"শক্ষ উপিত হইবামাত্র তরঙ্গবৎ চত্দিক্ ব্যাপ্ত হয় বলিয়া চত্দিক্
লোকেরা শুনিতে পার"—"দিন অপেক্ষা মধ্যরাত্রে অধিক মুরের শক্ষ
শ্রেণ গোচন হয়, তাহার কারণ, তৎকালে অভিভাবক শক্ষান্তর থাকে
না এবং মধ্য রাত্রের বানুতে স্বভাবতঃই বেগ থাকে"—ইত্যাদি—

বীচিজরক ন্যান-বাদীর মত, আর ক্রম্বেশালক ন্যান-বাদীর
মত প্রার এক রূপ। প্রভেদ এই মে, বীচিতরক বাদী মলেন, শক্ত
একটিই জন্ম—আর ক্রম্বগোলক ন্যার-বাদী বলেন, ক্রম্বকেশরের
ন্যার তত্পরি তত্পরি নানা শক্ত জন্মে। অর্থাৎ ক্রম্বকুল্মের
কিঞ্জনারোহণ স্থান বর্তুল, সেই বর্তুল অংশের সর্ম দিক্ ব্যাপিরা
মেনন এক থাকে অনেক কেশর জন্মে, সেই সকল কেশরের
শিরঃ-প্রদেশে আবার কেশরান্তর জন্মে, শক্ত প্ররূপ আবাত স্থান
হইতে এককালে দশ্ দিক্ অভিমুখে দশ সংখ্যার জন্ম লাভ করে।
সেই দশ শক্ত হতে অন্য দশ্ শক্ত জন্মে, ক্রমে অন্য দশ্ শক্ত, ক্রমে
ইক্রিয় স্থান প্রাপ্তি \*।

<sup>\*</sup> উক্ত উভয় মতেই শব্দ অভিযাত স্থানে উৎপন্ন হইয়া, ইন্দ্রিয় স্থানে গিয়া প্রকাশ প্রাপ্ত হয়। কিন্তু আর এক মত আছে, দে মতে শব্দ আঘাত ছানে উৎপন্ন হয় না। আঘাত ছলে কেবল বেগ জন্মে। ঐ বেগ, শ্রোক্র স্থান প্রান্ত হইলে তথায় গিয়া শব্দ উৎপন্ন করে এবং তাহাই ইক্রিয় ছারা গৃহীত হয়। यथा,—''मब्दसु सीवीत्पन्न: सवणेन्द्रियेण रुद्धते ( नाग्रश्रष्ट) श्रीहरीन বংশ থতের এক দিকে লুভা নির্দ্ধোক (মাকড়শার ডিমের অক্) বা আলক-পত্রের অক্ ধারা আত্ত করিয়া, অপর দিকে ফুৎকার প্রদান করিলে যে ভন্মধ্যে বেগ উপস্থিত হয়, সেই বেগ ঐ আবরণত্বকে গিয়া আঘাত করে এবং সেই আঘাত হইতেই ভাহাতে শব্দ জন্মেন এই দুষ্টান্ত উভয় বাদীয়াই দিয়া থাকেন, কিন্তু উভয় পক্ষের সংগতি যে কি আকার, তাহা আমরা ছির করিতে পারি -ना। याहाहे इंडेक, कर्न-नक नि ये यरत्रत्र जूना कांगाकाती बरहे। जुनन अक या बारह त्य, नव प देखिल हात्म श्रम करत ना, देखिया भव प हात्म शिर्मा अहंग करत । यमन क्युविक्तित्र विवत्र अरमरन यात्र, अवानिकाश महिन्न भवन शान यात्र। बालन, "जित्रीमंत्रान मया क्ष्याः" "व्यक्ति जित्रीत सव म अनिवाहि।" ख्यी स्त्रति छनिया अपूरानिरात এইतान अपूर्वे रहेया परिका भव्न हात्न ইব্রিমের গতি না হইলে এথকার অমূভব হইবে কেন ? জেরীতে যে শব্দোৎ-পতি হইয়াছিল, বীচিতরক বালীর মতে সে লব্দের সহিত ইলিয়ের সৰম

বীচিতরক ও কদম গোলক, এই হুই দৃষ্টান্ত প্রাণামী আচার্য্য-ছরের মতে শক্ত কণস্থায়ী পদার্থ। এমন কি, শক্ত তিন্ কণের অতি-রিক্ত থাকে না ৷ স্থতরাং বায়্র দ্রগামী বেগ সম্বেও সে আপনার িবিনাশ কাল উপস্থিত হওয়াতে বিনষ্ট হইয়া যায়। তজ্জাত আমরা দেশাস্তরের শব্দ শুনিতে পাই না। ত্ববে যে আমরা প্রহরব্যাপী বংশী নিনাদ শুনিয়া থাকি, সে একটি শব্দ নহে। তাহা শব্দধারা, অর্থাৎ তাহা বহুল শব্দের সমষ্টি। শব্দ উৎপন্ন হইতেছে—ধ্বংস হইতেছে—এবং তাহা এত শীঘ্র শীঘ্র সম্পন্ন হইতেছে যে তাহার বিচ্ছেদকাল লক্ষ্য হয়না স্থভরাং সেই ধারাবাহিক স্থসংলগ্ন শব্দশ্রেণীকে আমরা একটি শব্দ বিবেচনা করি, কিন্তু বাস্তবিক তাহা একটি শব্দ নহে। তাহা শব্ধারা। অপিচ, উক্ত সিদ্ধান্তের দ্বারা আর একটি সিদ্ধান্ত লাভ হইতেছে যে, যে ত্রিক্ষণ শব্দের জীবন, সেই ত্রিক্ষণের মধ্যে শব্দ, বেগ-অমুদারে ক্রোশান্তে চালিত হইতে পারে, আবার অর্দ্ধ ट्यांग वाहराज्य शादन ना । पृत शमन कात्य भक् क्रमणः भी। इहेराज হইতেই যায়; কেন না, ক্ষীণতা-ব্যতিরেকে কোন বস্তুই ধ্বংস হয় না। স্থতরাং বেগের আধিক্য হইলে সেই তিন ক্ষণের মধ্যে শব্দ অধিক দূরে যাইতে পারে, আর বেগের অরতা থাকিলে অধিক দূর

रय नारे। तरे नंत्प-जना नन्पाखरतत मरिठरे रेक्टियत मसक ररेग्राटर। क्षजताः " ভেतीत्र भव् म छिनिपाहि " এরপ অকুভব ना इहेशा "ভেরী শব্দের भव्म-ज्ञान भव्म शुनिवाहि" এই तथ खरू छवरे हरेल । यथन जारा रव ना, তथन नत्न ए दे क्रिय प्राप्त यात्र, ठाहा ज्यात्र अधीकात्र कता गात्र ना । वह 'রূপ শব্দ বিজ্ঞান ষ্টিত অনেক বিতর্ক আছে, সিন্ধান্তও আছে, কিন্ত বংগর্ষ निकास कि ! छाटा छोटात्रांटे क्रांत्नन ।

বাইতে পারে না। সেই তিন কণের মধ্যে যত দ্র যাওয়া সম্ভব— তত দ্র গিয়া বিলয় হয়। যদি এই সিদ্ধান্তই স্থির হয়, তবে এক আপত্তি উপস্থিত হইতে পারে য়ে, এমন এক প্রকার শব্দ আছে য়ে, সে শব্দ, ক্ষীণ না হইয়া বরং নিকট অপেকা দ্রে গিয়া প্রত্বর, [যথা কামানের শব্দ] তাহা হয় কেন?—

ইহার উত্তর এই যে, যে শব্দের প্রতিধানি জন্মে, সেই শব্দ দ্বের গিয়া ছুলতা বোধ করায়। কিন্তু সে ছুলতা বাস্তবিক মূল শব্দের নহে। বিবেচনা কর, ধ্বনি-জন্য ধ্বনির নাম প্রতিধানি। স্তরাং দিতীয়-ক্ষণ ব্যতিরেকে প্রতিধানির জন্ম লাভ সম্ভবে না। যদি দিতীয় ক্ষণেই প্রতিধানির জন্ম লাভ হইল, তবে এক অতিরিক্ত-ক্ষণ ব্যাপিয়া মূল শব্দের গতি পাওয়া গেল এবং সেই দিতীয় ক্ষণে যুগপৎ ধ্বনি ও প্রতিধানি উভয়ই মিলিত হইয়া তত্রত্য মহুষ্যের প্রবণকুহরে, প্রবিষ্ট হইল, স্তরাং সেই বিমিশ্র শব্দটি নিকট অপেকা দ্রস্থ মনুষ্যের নিকট স্থল বোধ হইয়া থাকে। ধ্বন্নি ও প্রতিধানি, উভ্নের ভেদ জ্ঞান না হওয়াই ঐ স্থলম্ব বোধের কারণ। প্রতিধানি পদার্থ কি ?—এবং কিজন্য উহা জন্মে?—আবশ্যক হইল্নে সে সমস্ভ স্বতন্ত্র স্থানে বলা যাইবে।

### স্পর্ণ ও স্প্রাহক ছগিলিয়।

এই ইন্দ্রিয় হারা শীত, উষ্ণ, থর, তীব্র প্রভৃতি নানা জাতীয় স্পর্শ জ্ঞান জন্ম। দ্রব্য ও স্বক্, এতহভ্রের সংযোগ হইবামাত্র ছণিন্দ্রিয়, দ্রব্যগত-শীতলহাদি গুণ সম্হকে গ্রহণ করতঃ মনের সাহায্যে আত্মাতে তত্তৎ জ্ঞানের উৎপাদন করে। " আত্মাতে জ্ঞান উৎপাদন করে। " আত্মাতে জ্ঞান উৎপাদন করে। " আত্মাত গ্রহ যে, আত্মা স্তঃই জ্ঞান

শব্দণ, স্বতরাং তাহার উৎপত্তি, বিনাশ বা বিকার নাই। আখা ্ৰ্যতীত সমস্ত পদাৰ্থই আত্মার ভোগ্য এবং সমস্তই আত্মার ভোগ জন্মার। অন্যে বাহাকে বলে 'জ্ঞান হয়'—সাভ্যা তাহাকে বলেন 'ভোগ হয়'। ভোগ হওয়া কি না 'জ্ঞান হওয়া'—জ্ঞান হওয়া কি না 'ভোগ হওয়া' বস্তু সকলের ক্লাব বাু ছবি ইন্দ্রিয়নারা বৃদ্ধিতে আবদ্ধ হওয়ার নাম বৃত্তি এবং তাহা বৃদ্ধির অতিসন্নিকৃষ্ট আত্মায় প্রতিবিশ্বিত ছওয়াই ভোগ ও জান। ক্রন্ত বা গালিত স্থবর্ণ মৃষায় [ছাঁচে] দালিবামাত্র তাহা যেমন মৃষার অহুরূপ রূপবিশিষ্ট হয়, সেইরূপ, অন্ত:করণ ও ইন্দ্রিয়দার। ইন্দ্রিয়দম্ম বস্তুর ভাষ আকার ধারণ করে। ষ্মত এব বস্তু সকল মৃষা স্থানীয়, আর বৃদ্ধি, গলিত স্থবর্ণের স্থানীয়। फरक जवा-मशरपां १ रहेलारे एक् जवानं ममस खनरकरे बार्व करत বটে, কিন্তু কোমলম্ব ও কঠিনম্ব, এই তুইটি গুণের গ্রহণ পক্ষে কিঞ্চিৎ विट्रांव नः द्वांशं व्यर्थका करत्। मार्थाना नः द्वांश होता द्वांमणक ক্রিনত্বের প্রহ হয় না। দুঢ়তর সংযোগ অর্থাৎ বাহাকে চাপা বলে, তাদৃশ সংযোগই তছভয়ের গ্রাহক। এই চাপা রূপ দৈহিক কার্য্য-টি আত্মার প্রবন্ধ বলেই সম্পাদিত হয়, তরিমিত আর স্বতন্ত্র ইক্রিয় কল্পনা করিতে হয় না +।

ত্বণিজ্ঞিনের আশ্রর স্থান ত্বক্ অর্থাৎ চর্ম বিশেষ। দৃশ্যমান বাহ্যচর্ম প্রকৃত ত্বক্ নহে। যদি দৃশ্যমান চর্মাই প্রকৃত ত্বক্ হইত,তাহা হইলে, মাত্র বাহ্য-শীতল্বাদিরই অন্তব হইত, বেদনাদি আস্তর-

<sup>\* &</sup>quot; कठिनलादित्समीनेट संयोगितमोष: कारणम् " [तोक] पि श्रित बाता नित्रमानानि ग्रहन शक्कि नरायाश विस्नायत सारनाक। जित्र जित्र नरायाश जित्र जित्र जन कति नृहीक हम्, तक अकात्र नरायाशे व्यवस्था करनेत श्रीहरू नरह।

ক্পর্লের অন্তব হইত না। অতএব, ছগিন্তির বে কেবল বাহ্য চর্ম ব্যাপক এমত নহে; ইহা আপাদ মন্তক সমস্ত দেহ পরিব্যাপ্ত। এই ছক্গোলকের আকার কিরূপ !—সহজবোধ্য নছে। কেবল কল্পনা ছারা ইহার আকার সংগ্রহ করিতে হয়। সে কল্পনা এইরূপ—

মাংসময় প্রাণি দেহ কেবল স্ক্র-শিরাসমৃতির জমাট্ মাতা। আমরা বাহাকে একণে মাংস বলিয়া ব্যবহার করিভেছি, ভাহাও শিরার সমষ্টি। আলুর পাতা কিয়া অথথ পতা পচিয়া ভাহার পার্থিবাংশ নির্গলিত হইয়া গেলে, পাতাটি যেমন কেবল মাত্র তদ্ধময় হইয়া থাকে, প্রাণি-শরীরও ঠিক্ সেইরূপ পদার্থে আর্ত আছে এবং ভাহাই ছগিল্রিয়ের গোলক। এই ছগিল্রিয় সমস্ত শরীর-ব্যাপী, ভজন্য বাহ্য স্পর্শের নাায় আন্তর স্পর্শিও ষ্থায়থ অনুভূত হইয়া থাকে।

#### त्रमना ७ तामन-कान ।

এই ইন্দ্রিরটি কটু, তিজ্ঞ, কর্ষার প্রভৃতি রসাম্ভবের দ্বার স্বরূপ। রসনা দ্বারা যে বস্তুনির্চ রসের প্রত্যক্ষ [ অম্ভব ] হয়, তাহাকে রাসন-প্রত্যক্ষ বলে [ রসাম্ভব, রস জ্ঞান ও রাসন প্রত্যক্ষ, একপর্য্যায় শব্দ ] এই রাসন-প্রত্যক্ষবিষয়েও পূর্ববেৎ দ্রব্য ও রসনে-ক্রিয়ের সংযোগ অপেকা করে। রসনেন্দ্রিয়ের গোলক অর্থাৎ আশ্রম্মন জিহ্বা। এ স্থলে জিহ্বার আভ্যন্তরীণ তথ্য প্রকট করা অনাব্যাক, উহা বৈদ্যক গ্রন্থে অম্প্রমের।

## ছাণেক্রিয় ও গৰ্কজান।

এই ইক্রিট ভিন্ন ভিন্ন গদ জানের হেতৃ। নাসা-দত্তের অভ্যন্তর মূল ইহার স্থান। গদ, বায়ু কর্তৃক আনীত হইবা ইক্রিয় ছানে সংযুক্ত হইলে পর তছভয়ের সংযোগ বশতঃ গদ্ধাত্মত হইরা থাকে। এইরূপে চক্ষ্ হইতে আণ পর্যান্ত কথিত প্রকারের পাঁচটি ইন্দ্রির, জ্ঞানের, জনক বলিয়া জ্ঞানেন্দ্রির নামে বিখ্যাত। একণে কর্ম অর্থাৎ ক্রিয়া নিস্পাদক ইন্দ্রিয়ের বিষয় লিখিত হইবে।

## किर्पितिया।

বাক্, হন্ত,পাদ, পায়ু, উপন্ত ;—এই পাঁচটিকে কর্মেন্দ্রিয় বসে। সাংখ্য মতে জ্ঞান ও কর্ম, এই তৃইটি মাত্র মানব দেহের প্রয়োজনীয়। বস্তুতঃ তত্ত্ভন্ন ব্যতিরেকে প্রাণিগণের অপর কোন কার্য্য দৃষ্ট হয় না। চকুরাদি বেমন জ্ঞান সাধন ইন্দ্রির—তাহারা বেমন যথোপযুক্ত স্থানে থাকিয়া স্ঠ পদার্থের উপর জ্ঞান ব্যবহার রক্ষা করতঃ অবস্থিত আছে—এইরূপ 'বাক্' প্রভৃতি কর্ম্মেন্ত্রিয় গুলিও যথোপযুক্ত স্থানে থাকিয়া ক্রিয়া বা কর্ম্ম সম্পাদন করতঃ অবস্থিত আছে ৷ বাক-ইন্সিয় ষারা বাজিপত্তি—হন্তেক্সিয় দারা গ্রহণ কর্ম—পাদ দারা বিহরণ (গম-নাদি )—পায়ু দারা বিসর্গ (মল মৃত্যাদির ত্যাগ)—উপস্থ দারা আনন্দ বিশেষ সম্পন্ন হইতেছে। ইহ জগতে প্রাণিগণের যেমন জ্ঞান ও কর্ম্ম ভিন্ন অপর কিছু সম্পাদ্য নাই, তেমনি, তত্ত্তরের সাধক দশটি जिन्न धकामगणि देखिन्न नारे, धक्या किर किर विन्ना थाकन; এজন্য কপিল এগারটি ( ১১ ) ইক্রিয়ের কথা বার বার উল্লেখ করিয়া-ছেন। সেই অতিরিক্ত ইক্রিয়টি মনঃ। কর্মেক্রিয়ের মধ্যে বিশেষ বিচার্য্য কিছুই নাই—এজন্য তন্তাবৎ পরিত্যাগ করিয়া মনের ইক্রিয়ত্ব পক্ষ বৰ্ণনে প্ৰবৃত্ত হওয়া যাউক।

भरनत रेखियक।

क्षिय यत्नम, बनः देखियं वर्ति, धनामा देखिरात अधाकछ

वर्छ। अप्तरक मन्त्र हे शिव्यक्ष श्रीकांत्र करतन ना। किन्न मन्त्रेत নিরীশ্বর উভরবিধ সাংখ্যেই মনের ইন্দ্রিরত্ব স্বীকার আছে। এমন কি, মনঃ প্রধান ইন্তিয় বলিয়া বর্ণিত আছে \*।

সাংখ্যাচার্য্যেরা মনের ইন্দ্রিয়ত্ব অস্বীকার-কারিদিগকে এইরূপ জিজাসা করেন যে, "শক-স্পর্শ-রপু-রস 🗯 ভৃতি বাহা বস্তর ধর্ম গুলি বেন পঞ্চবিধ বাহ্য করণের [ বাহ্যেক্রিয়ের ] দ্বারা গৃহীত হইল, কিন্তু স্থ্যপুত্রংখ,যত্ন প্রভৃতি আন্তর ধর্ম গুলির গৃহীতা কে ?—বাহ্যপদার্থের সাক্ষাৎকারের নিমিত্ত যেমন বাহাকরণ আবশ্যক, তেমনি অস্তঃপদার্থ সাক্ষাৎকারের নিমিত্ত অন্তঃকরণও আবশুক্র। স্থ-ছঃথের সাক্ষাৎ-কার সর্বাদাই হইতেছে, স্নতরাং তাহার অপলাপ করিতে পারিবে না অথচ চক্ষু:, কর্ণ, নাসিকা, ত্বক,—কোন ইক্রিয় দ্বারা তাহাঁর উপলব্ধি 🖰 হয় বলিতে পারিবে না; স্নতরাং, মনঃ যে স্নথ হুঃথ সাক্ষাৎকারের একমাত্র দার, ইহা ইচ্ছা না থাকিলেও তোমাকে স্বীকার করিতে হইতেছে। যদি তাহাই হইল,তবে আর মনের ইক্রিয়ত্ব অস্বীকার করা কোথার রহিল ?"—

মনের ইন্দ্রিয়ত্ব-অস্বীকারকারিগণ, এতদ্বিধ আপত্তির কি উত্তর দিয়াছেন, তাহা পাঠকগণের শুনিবার ইচ্ছা থাকিলেও আমরা তাহা वाहना ভरत्र वाक कतिनाम नाः। कन, সাংখ্য মতে মনঃ मनाधिक অর্থাৎ একাদশ স্থানের ইক্রিয়।

জগতে আপত্তিকারীর অপ্রতুল নাই। 'মনঃ ইক্রিয়' গুনিবা মাত্র লোকের মনে জিজ্ঞাসার উদয় হইতে পারে যে "তবে, মনঃ কোন্ শ্রেণীর ইক্রিয় ?—জ্ঞানেক্রিয় ? কি কর্মেক্রিয় ?"—ইহাতে

<sup>&</sup>quot;चभयावासमय मनः सङ्ख्यकमिन्द्रियम् साध्यात्" [ त्रेवतं कृषः ।]

কপিল বলেন ''ভদযান্দৰা দৰ:" মন: উভয়াত্মক অৰ্থাৎ কৰ্ম্মেলিয়ও বটে, জ্ঞানেক্ৰিয়ও বটে।

এই উভয় পক্ষের উপপত্তি এইরূপ — কোন ইন্সিয়ই মনের অধীন না হইয়া স্ব স্বাপারে নিযুক্ত হইতে পারে না। মন, যখন যে ইন্সিয়ে সংযুক্ত হয়, সেই ইন্সিয়ই তথন স্বীয় কার্য্যে প্রবৃত্ত হয়। মনকে পৃথক্ রাখিয়া যদ্যপি কোন ইন্সিয় কদাচিৎ বিষয়ের সহিত সংযুক্ত হয়, তবে, তাহার সে সংযোগ নিম্ফল হয়। অতএব, ইন্সিয় নিচয়ের অধিচাতা বে মন, সে, যখন যে ইন্সিয়ের সহযোগে বিষয় গ্রহণ করে, তখন তাহাকে সেই ইন্সিয় বিলিয়া গণ্য করা যায়। গ্রহণ করে, তখন তাহাকে সেই ইন্সিয় বিলিয়া গণ্য করা যায়।

মনের এমন কি সধর্ম আছে যে, তদ্ধ উহার ইন্দ্রিয়ত্ব স্বীকার করিতেই হুইবে ? আছে—''ইহা এবন্দ্রেকার—উহা এরপ নহে"—ইত্যাদি বিবেচনা করাই মনের অনন্য-সাধারণ ধর্ম। এরপ সধর্ম মনের ভিন্ন আর কাহারও নাই। অন্যান্য ইন্দ্রির কেবল বস্তু মাত্র স্পর্শ করিয়াই চরিতার্থ হয়। তদগত নীল, পীত, লোহিত,—আকার, ভঙ্গী, পরিপাটী ও পরিমাণ,—এসকল বে সেই বস্তুর বিশেষণ এবং সেই বস্তুটি যে ঐ সকল গুণবিশিষ্ট,—ইত্যাদি বিবেচনা করা অর্থাৎ যাহাকে শাস্ত্রীয় ভাষায় বিশিষ্ট-বৈশিষ্ট অবগাহী বোধ বলে, সেই ব্যোধ অন্য কোন ইন্দ্রির হারা হয় না, কেবল মনের হারাই হয়। প্রথমতঃ ইন্দ্রির হারা বস্তুর সামান্যতঃ স্পর্শ অর্থাৎ হারা মাত্রের গ্রহণ—অনন্তর তাহা মনের নিকট সমর্পিত—পরে মনের হারা গ্রহণ—অনন্তর তাহা মনের নিকট সমর্পিত—পরে মনের হারা গ্রহণ—অনন্তর তাহা মনের নিকট সমর্পিত—পরে মনের হারা গ্রহণ আহার ভাল মন্য বিবেচিত হুইয়া থাকে। মনের হারা বিবেচিত

হইবার পূর্বাবন্থা অস্পষ্ট এবং ভাহারই উত্তরাবন্থা স্পষ্ট। ঐপ্রিয়ক জ্ঞানের এইরূপ স্পষ্ট ও অস্পষ্ট, দ্বিবিধ অবস্থা ৰা অংশ থাকাভেই সাখ্যাচার্য্যেরা ভজাতীয় প্রত্যেক জ্ঞানের ছই ছই অবস্থা করনা করিয়া থাকেন। তন্মধ্যে প্রথম অবস্থা অর্থাৎ যথন মনের নিকট সমর্পিত হয় নাই, কেবল মাত্র ইন্দ্রিয়ই ত্রীহণ করিয়াছে, এই অবস্থার জানাংশ সমুগ্রজান, আর যখন মন তাহা গ্রহণ করিয়া ভাল মন্দ নির্ণয় করিয়াছে, এই অবস্থার জ্ঞানাংশই প্রকৃত জ্ঞান ও প্রত্যক। ঐ সমুগ্ধ জ্ঞানের নামান্তর আলোচনা-জ্ঞান ও নির্বিকর-জ্ঞান। জ্ঞানের পূর্বরূপ বা প্রথম অবস্থার সমুগ্ধ জ্ঞানটিকৈ হৃদয়ারোহণ করাইকার নিমিত্ত পণ্ডিতেরা বালক, মৃক, জড় প্রভৃতির জ্ঞানের সহিত ভুলনা कतियां शारकन । किंह आभारतत्र वित्वहनात्र अनामनक अक्ट्रांस रक, কথন কখন কোন কোন ইন্সিয়ের সহিত কোন কোন বিষয়ের আংশিক সংযোগ হয় এবং তল্লিবন্ধন যে এক প্রকার অস্পষ্ট জ্ঞান উৎপন্ন হয়, বরং তাহাই সমুগ্ধজ্ঞান বৃঝিবার স্পষ্ট দৃষ্টান্ত হইতে পারে,তঙ্কির অনুমেশ্ব ৰালকজ্ঞানের দারা সন্মুধ্যজ্ঞানের ঠিক্ আকার বোধগম্য করা স্থকঠিন। যাহাই হউক, ফল, ব্থন মন কর্তৃক বিবেচিত হয়, তথনই ভাছা শাই ও প্রত্যক্ষ বলিয়া ব্যবহার হয় এবং তথনই জ্ঞানের সাফল্য বা পূর্ণতা জন্ম \*। ইন্ত্রিয়কর্তৃক্র বিষয় গ্রাহীণ, অনস্কর তাহা মনের নিরুট অর্পন্,

<sup>(</sup>३) "बाली चनमिन्दियेण विश्वदिनिति सम् सम्— पनमारिमद्गिशं नैवम् इति सम्मन् कलार्यात निशम दर्मयति विश्वेषयिक्षयमानेन विशेष् चयति"— "सम्मन्तं वसुनावन् प्रस्टात्यविक्षण्यतम्। वत्सामान्तिशेषायां कलारिन सनीविषः।"— "पत्ति श्वालीपनं शानं प्रथमं निर्विक्षण्यतम्। वालम्कादिविज्ञानस्दर्भं यद्ववसुजम्।"— "ततः परं सनकंसुधर्मजात्यादिशि यंशा। बुद्धाद्वसीयते सार्थि मन्नकतेन सन्ततः।" [ एष्टकोप्नीः ]

এই প্রক্রিয়াছমের মধ্যে অভিস্কৃত্য কালের ব্যবধান থাকাতে আমারা উহার ক্রমিকত্ব অস্তব করিতে পারি না, যেন আমরা একেবারেই দেখিরাছি বলিরা বোধ করি।

অপিচ, সাংখ্য মতে মন, বৃদ্ধি হইতে সম্পূর্ণ তিয়। তিয় হইলেও
অভিমানাম্মক বৃদ্ধির সহিত মনের পম্পূর্ণ যোগ আছে। এজন্য মন,
বৃদ্ধি ও অহরার,এই তিন্টিকেই অস্তঃকরণ বলিয়া ব্যবহার করা হয়।
'করণ' শব্দের অর্থ জ্ঞানের হায়, কেবল জ্ঞানের নহে, যে কোন প্রকার
কার্য্যের হায়। অতএব মন, বৃদ্ধি ও অহরার,এই তিন্টি অস্তরে থাকিয়া
আন্তরিক কার্য্য সমাধা করে বলিয়া উহা অস্তঃকরণ নামে অভিহিত
হয়। অপর দশটি [চক্ল্রাদি পাচ্, আর বাক্-আদি পাচ ] হইতে
বহিঃকার্য্য অর্থাৎ বাহাবস্ত ঘটিত জ্ঞানাদি ব্যবহার নিম্পন্ন হয় বলিয়া
ভাহার নাম বাহ্যকরণ । অস্তঃকরণ ও অন্তরেন্দ্রিয় এবং
বাহ্যকরণ ও বাহ্যেন্দ্রিয় একই কথা। এতাবতা সাংখ্য মতে ১৩টি
ইন্দ্রিয় হইতেছে। তবে যে 'ধ্যানিকদিনাহমকদ্' এই বলিয়া
ইন্দ্রিয় গণনাস্থলে একাদশ ইন্দ্রিয় বলিয়াছেন, ভাহা পূর্কোলিথিত
অন্তঃকরণ-ত্রিতয়ের একম্ব জ্ঞান করিয়াই বলিয়াছেন।

অন্তঃকরণ ও বাহ্যকরণ, এই দিবিধ করণের মধ্যে প্রত্যেক শ্রেণীর করণের এক একটি অসাধারণ ধর্ম [বিশেষক্ষমতা] আছে। অহার দারাও অন্তঃকরণ ও বাহ্যকরণ, পরস্পার ভিন্নতা প্রাপ্ত হইনা থাকে। ব্যা—বাহ্যকরণ গুলি সাম্প্রত কাল অর্থাৎ বর্ত্তমানকালিক ও সমীপত্ত বস্তুতেই প্রবৃত্তিমান —আর অন্তঃকরণ গুলি ত্রিকাল অর্থাৎ অতীত, অনাগত্তও বর্ত্তমান, এই কাল্তার ঘটিত বস্তুরই পরীক্ষক বা গৃহীতা। অভ্যন্ত অতীত বা অত্যস্ত অনাগত বিষয়ে বাহ্যেক্রিয়ের কিছুমাত্র ক্ষমতা

नारे। त्व वन्न ममील नारे, त्व वन्न वर्डमान नारे, हकू: छारात्क গ্রহণ করিতে পারে না, শ্রোত্র পারে না, নাসিকা পারে না, হস্ক পারে না, পদও পারে না, কেহই পারে না, কিন্তু মূন পারে। করনা निक्ति नाशास्य मन नकनत्करे श्रहण क्रिएंड शास । वौक्रेंहें सिम्नरक যে ত্রৈকালিক বস্তুর উপর আধিপ্ত্য করিতে দেখা যায়, ভাহা সে অন্তঃকরণের সাহায্যেই করে। বাগিন্দ্রিয়ের ত্রৈকালিকভাব প্রকাশ করা কেবল অন্তঃকরণের অমুবাদ মাত্র অর্থাৎ অন্তঃকরণ অগ্রে বে সমস্ত নিশ্চয় করে—বাক্য সেই গুলিকে বাহিরে বহন করিয়া আনে মাত । "यूथिष्ठित ছিলেন - কুরুপা ওবদিগের युक्क इरेग्ना ছिन - ककी অবতীর্ণ হইবেনু—দেশের অবস্থা ভাল হইবে,"—এবস্প্রকার অতীত ও অনাগত ভাবের প্রকাশক বাক্য গুলি বাগিন্সিয় স্বয়ং অবধারণ পূ-র্বক প্রকাশ করে না। মন অগ্রে এরপ নিশ্চর করিয়া দেয়-পশ্চাৎ ৰাক্য তাহার অসুকরণ করে-অর্থাৎ সেই নিশ্চিতভাবকে বাছিরে বহন করে। অতএব, বাহ্যকরণ গুলি কেবল সাম্প্রত অর্থাৎ <del>বর্ত্তমান</del> বস্তুর গৃহীতা—আর অন্তঃকরণ ত্রৈকালিক বস্তুরই গৃহীতা। নদীর পূৰ্ণতা দেখিয়া জ্ঞান হয় কোথাও বৃষ্টি হইয়াছে—দুরোখ ধৃন শিখা দর্শনে অন্থমিত হয় তৎপ্রদেশে বহি আছে—অও-গ্রহণকারী পিপী-লিকাশ্রেণীর সঞ্চরণ দেখিয়া অন্ত্রখান করা যার অচিরাৎ বৃষ্টি ইইবে— এ সকল নিশ্চয় করা অন্তঃকরণের কার্য্য; বাহ্যকরণের নছে। অন্তঃকরণের এতাদৃশ শক্তি থাকাতেই দৃশামান জগৎ এত উন্নত হইরাছে। যুক্তি, তর্ক, বিজ্ঞান, যে কিছু শালীয় ব্যাপার, সমন্তই व्यक्षःकत्रत्वत्र महिमां \*।

<sup>(</sup>१) "सामदवार्थ वाडी विकालनासमार करवस्।" [ क्रेपंत कृक ]

অপিট, অন্তঃকরণের সাহায্য-ব্যতীত বাহ্যকরণের কিফিয়াত্রও কার্য্য করিবার সামর্থ্য নাই। কিন্তু বাহ্যকরণের সাহাব্য ব্যতীত অস্ত:-कंत्ररावत वार्यक विवरमञ्जू व्यक्षिकात व्याष्ट्र । मरन कन्त,-यिन कनाहिर वाट्शिक्तित्र श्रुणि अद्यवादि कियान्ता वा ध्वःम हम्, व्यात अक्याक অন্তঃকরণ বর্তমান থাকে, তাহা হুইলে অন্তঃকরণ কি তৃফীস্তাবে वाकित् ? -कथमरे नां। भूर्सकात्वत्र मृष्ठे, व्यञ, व्यातािहिङ ए অন্তমন্ত বিষয় গুলিকে স্বীয় কল্পনা শক্তিতে আনোহণ করাইয়া বহুল विकिञ क्षीषा कविरक शोकित्व। यनि कथन अमन घरेन। इत्र (य, বাংগ্রেক্সেরা আত্ম-লাভ করিল না,অথবা মনের নিকট বিষয় সমর্পণ कतिन मा, वा शृद्ध कथम करंत्र नारे, जारा रहेल् अखःकत्रत्वत াকি চুৰ্গভি হয় বলা যায় না। বোধ হয়, ওমপ হইলেও অন্তঃকরণ मिनीभात्र रहेरव मा। कन, हक्तु:-त्याब-नामिका-ब्रमना-घक,-देशातित क्षत्र, मस्, शस्त्र, द्रम, म्यन्, এই गाँठित मध्या यथाकत्म धक একটিতে এক একটির অধিকার, কিন্তু, মনের অধিকার পাঁচটিতেই স্থাছে। চকুর অধিকার শন্দেতে নাই, প্রোত্তের অধিকার রূপেতে শাই, কিন্তু মনের অধিকার উভয়েতেই আছে। বাক্, পাণি এবং পাদ প্রভৃতি কর্মেক্রির পঞ্চকের মধ্যেও ঐরূপ নিয়ম অর্থাৎ একের विवदा जनदात अधिकात नारे। चक्कदा-विवदा वानिकित्यत अधिकात ∸ गृही उदा-विषदः बाज स्टब्हित्सः अधिकातः। वकवाविषदः स्टब्ह जैमधिकात धरः भृशेष्ठरा-विराम दाणिकित्यत जनविकातः धरेन्नण, প্রত্যেক ইক্রিরের এক একটি নির্দিষ্ট অধিকার আছে পরস্ক মনের অধিকার অনিৰ্দিষ্ট অর্থাৎ সকল বিষয়েতেই আছে। এই নিমিত, ন্তঃকরণ ভলি প্রধান, আরু বাহ্যকরণ গুলি স্পপ্রধান স্থাৎ সতঃ-

করণের অধীন। \* একণে বিজ্ঞাস্য এই যে, মন যদি ইক্সিয়ই হইল, তবে তাহার গোলোক অর্থাৎ আত্রয় স্থান কোন্ প্রদেশ ?—

শননের বাস ভূমি কোথার?" কাপিলু শাস্ত্রে ইছার নির্ণয়
নাই। তবে সেশ্বর সাংখ্যকারের শনাভি চক্রে বা হৃৎপত্মে
মন্কে শ্বির করিবে" এই উপদেশে এবং সাংখ্যাক্ব্যক্ত যোগিদিগের
"ক্রমধ্যে চ মনঃস্থানং" "ক্র যুগলের অভ্যন্তর প্রদেশই মনের স্থান"
এই কথায়, বোধ হয়, মন্তকাভ্যন্তরের কোন এক প্রদেশই মনের
স্থান। কোন কোন দর্শনে হদয়াভান্তরই মনের স্থান বলিয়া
বর্ণিত হইয়ছে। যাহাই হউক, মনের স্থান নির্ণয় করা হঃসাধ্য।
প্রাণিগণের চিন্তা, ধ্যান ও স্থা-ছঃখাদির অন্তব প্রভৃতি মানসিক
কার্য্যোৎপত্তি কালে যে রূপ আকার ও ভঙ্গি প্রকাশ পায়, তাহাতে
পূর্ব্বোক্ত স্থানদ্বরের অন্ততর স্থানই মনের বাস ভূমি হওয়াই সন্তব।

ন্যায়াচার্য্যেরা বলেন, চক্ষু:প্রভৃতি যাবৎ জ্ঞানেক্সিরের স্থান যথন মস্তক—তথন মনেরও স্থান মস্তক। যেহেতু মন ও জ্ঞানেক্সির উভয়ই জ্ঞানের দার অর্থাৎ জ্ঞানের কারণ।

মন পদার্থ কি?—মনের কোনো আকার আছে কি না?—
মনের সহিত আত্মার সম্বন্ধ কি?—মনের শক্তি ও অবাস্তর প্রভেদ
কড প্রকার?—এ সকল বিষ্মা জগৎ-রচনা কালে বক্তব্য—এক্ষণে
কেবল মনের ইক্রিয়ত্ব পক্ষ বর্ণন করা গেল †।

<sup>• &</sup>quot;साना:करणा वृष्टि: सबै विषयमवगाइते यसात्। तसाविविध करणं दारि दार्शाण श्रेषाणि।" [ সাংখ্যকারিকা ]

<sup>†</sup> ন্যায় ও বৈশেষিক মতে মন নিরবরৰ ও নিতা পদার্থ। অপিচ, পর-মাণুর ন্যায় ক্ষা। তজ্ঞনা এককালে ছই বা ততোধিক জ্ঞানের উৎপত্তি হয় । না। হনঃ পরিষাণে এত ক্ষা যে, এক ইন্সিয়ের সহিত্ত সংযুক্ত হইলে আরি

# যুক্তি ও যৌক্তিক জ্ঞান। [ অহুমান ও অহুমিতি ]

প্রতাক্ষ ঘটিত সমীত বক্তব্য শেষ করা হইয়াছে। সম্প্রতি যুক্তি ঘটিত বক্তব্যে প্রবৃত্ত ইওয়া যাউক।

পূর্বক্ষিত ঐক্রিয়ক-জ্ঞানের সহিত এই যৌক্তিক-জ্ঞানের অত্যন্ত ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ। সেই হেতু ইক্রিয়-পরীক্ষাপ্রকরণোক্ত নিয়ম গুলি এথানেও স্থান করা কর্ত্তব্য। ইক্রিয় পরীক্ষা প্রকরণের এক স্থানে বলা হইয়াছে যে, "ইক্রিয় কেবল বস্তুর সামান্য আকার [ অস্পষ্ট ছবি ] গ্রহণ করে মাত্র, তরিষ্ঠ বিশেষণ গুলির কল্পনা বা ভাল মন্দ বিবেচনা করেনা। কারণ, বিবেচনাশক্তি বা কল্পনাশক্তি, মন ভিন্ন

ভাহার প্রদেশ থাকে না, স্বতরাং তৎকালে অপর ইল্রিয়ের সহিত সংযোগ ঘটে না। রসনার কার্য্য মার্য্যাদি রস গ্রহণ করা, আর, অকের কার্য্য শীতোকাদি স্পর্ল গ্রহণ করা,—এতহুভয়কে আমরা ভোজন কালে এক কালীন হয় মনে করিয়া থাকি—বস্ততঃ ভাহা হয় না। উহা পূর্ব্বাপর ক্রমেই হইয়া থাকে। পরস্ক তহুভয় জ্ঞানের মধ্যে এত ক্রল্ম কাল ব্যবধান থাকে যে, তাহাদের পূর্বাণরী ভাব কোন ক্রমেই লক্ষা হয় না। শাস্ত্রকারেরা এই ব্যাপারটি শতপত্র ভেদন ন্যায় কল্পনা করিয়া লোকের বৃদ্ধ্যারক্ষ করাইয়া থাকেন। শত পত্র ভেদন ন্যায় কল্পনা করিয়া লোকের বৃদ্ধ্যারক্ষ করাইয়া থাকেন। শত পত্র ভেদন ন্যায়ের মর্ম্ম এই যে,এক শত পত্ম পত্র একটা স্কটী হায়া এক বেগে বিদ্ধ করিলে, তাহা যেমন এক কালেই বিদ্ধ হইল মনে করা যায়, কিন্তু তমধ্যে যে, বিদ্ধ হওয়ার পূর্ব্বাপরী ভাব আছে, তাহা আর লক্ষ্য হয় না; সেইয়প উক্ত জ্ঞানবয়ের মধ্যেও পূর্ব্বাপরী ভাব থাকিলেও তাহা শীস্থতা নিবন্ধন উপলব্ধি হয় না।

উক্ত মতে মনের আর একটি গুণ আছে। লোকে তাহাকে সংশ্বার বলে। এই সংশ্বার-শব্দের অর্থ অনেক প্রকার। কোন এক বস্তুতে বেগ উপ হিত করিলে, অথবা কোনবস্তুতে কিঞ্চিৎ চলন ক্রিয়া উপস্থিত করিলে, তক্ষন্য যে বেগ উৎপন্ন হয়, তাহাকেও সংশ্বার বলে—আবার আকৃষ্ণন, প্রসারণ, ও স্থানন, যদ্বারা ক্ষেত্রতাহাকেও সংশ্বার বলে। (এই সংশ্বার মতবিশেষে পার্থিক প্রমাণুর শ্বান-মত বিশেষে জল, ও তৈজন পদার্থেরও গুণ বুটে) বস্তুর স্বরণ অনা কাহারও নাই।" পূর্ব্ব কথিত বৃত্তান্তের মধ্যে এই অংশট আপাততঃ দির রাথিতে হইবে। কারণ, এই কাংশই যাবং-যৌতিক জ্ঞানের বীজ, ভিত্তি, বা জীবন। অগ্নিকাদী পুরুষ, দূর হইতে ধ্ম দর্শন করিয়া, কুস্থমার্থী বাক্তি গন্ধ আদ্রাণ করিয়া, অনেক সমন্ধে অগ্নির নিমিত্ত ও কুস্থমের নিমিত্ত ধাবিত হইয়া থাকে। কেন হয় ? না যৌতিক জ্ঞান তাহাদিগের হৃদয়ে আরু হইয়া তাহাদিগকে উত্তেজনা করিতে থাকে যে, যাও—এদিকে যাও—অগ্নি পাইবে, কুস্থমও পাইবে।

স্থা উদয় হইরাছেন, অস্তে যাইবেন, পুনর্বার উদয় হইবেন।
পুনর্বার উদয় হইলে কল্য হইবে, কল্যের পর পরশ্ব, তৎপরে তৎপরশ্ব, ইত্যাদিক্রমে সংগৃহীত একটি সহস্র সংবৎসরাত্মক কালকে

হওয়া এবং 'ইহা সেই বস্তুই বটে' ইত্যাকার প্রত্যভিচ্চা উপন্থিত হওয়া বাহার প্রভাবে হয়, তাহাকেও সংস্থার বলে। এই তিন প্রকার সংস্থারের মধ্যে প্রথম ও দ্বিতীয় বিধ সংস্থার মনের ধর্ম, তৃতীয়টি আন্ধার ধর্ম।

শারীর বিদ্যা বিশারদ মহর্ষি চরক বলিয়াছেন, ইল্রিয় ও মন, আশ্বার সহিত সংযুক্ত হইলে আশ্বার চৈতনা জয়ে। আশ্বার চেতরিতা মন—ইল্রিয় নকলের প্রেরয়িতা মন—বেগ, শালন, আকুঞ্চন, প্রসারণ, তাবতেরই জনক ও উত্তেজক মন। (এই সকল দেখিয়া, মনের বা মনের আধারের তড়িয়য়য় করানা করা যাইতে পারে। বোধ হয় আর্ব্যেরা, বিদেশীয়দিগের করিত তাড়িত পদার্থকেই পার্থির, জলীয়, বায়বীয় ও তৈজস পরমাণু বৃত্তি বেগাখা সংস্কার বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। ভূক জব্যের পরিপাক বনতঃ যে মন্তিক জয়ে, তাহাতে উক্ত চতুর্বিয় পদার্থেরই সমাবেশ আছে, মতরাং তাহাতে তাড়িতও আছে। ঐ তড়িৎ মন্তিক ছান হইতেই উত্ত হইয়া আশ্বাকে চৈতনা যুক্ত করে—ইল্রিয়দিগকে পরিচালন করে—লক্ষা নামক আরুক্তন, আহ্লাদ নামক প্রসারণ, এই রূপ পরিশালনাদি সকলক্রিয়াই নির্বাছ করে। ইত্যাদি প্রকাষ নিগাছ ভার সক্র প্রাচীন দার্থনিক দিগের নির্বাছ করে। ইত্যাদি প্রকাষ

মহুৰা এক নিমেষ পরিমিত কালের মধ্যে ব্যানস্থ করিয়া শত দহল শিলী, শত দহল প্রবা সন্তার, সহল্র সহল্র প্রাণিবল সাপেক বৃহত্তম কার্যো প্রবৃত্ত হয়। কেন হয় ? না যোক্তিক জ্ঞান তাহা-দিপের হৃদয়ে আরোহণ করিয়া প্রলোভন দেখাইতে থাকে যে, ইহা কর—এইরপে কর। অধিক কি, প্রোণিগণের যে কিছু কার্য্য প্রবৃত্তি, সম্পুই যৌক্তিক জ্ঞানের মহিমা। যৌক্তিক জ্ঞান যদ্যপি প্রাণি হৃদয়কে উৎসাহিত না করিত, তাহা হইলে এ জগতের মানবিক (মহুষাসাধা) উন্নতি কিছুমাত্র হইত না।

ব্যবহারের যোগ্য দৃশ্য-পদার্থের সৃষ্টিকর্তা হুই বাক্তি। প্রকৃতি, আর পুরুষ। কোন কোন মতে ঈশ্বর ও জীব। প্রাকৃতি অহকারাদি जारम ज्ञ- ভोडिक वहन भगार्थ भतिगठा इहेट उहन ; जीव ভাবাপর পুরুষ, সেই গুলি লইয়া যৌক্তিকজ্ঞান-সহায় মনের সাহাগ্যে নানাবিধ বাহা দৃশোর নিশাণ করতঃ জগতের বৈচিত্রা সম্পাদন করিতেছে। ঈশ্বর বাদীরা বলেন, ঈশ্বর ও জীব, এই উভয়ের কর্তৃত্বে এই বিচিত্র জগৎ পরিপূর্ণ। ঈশ্বর যাহা সৃষ্টি করিয়াছেন, তাহা এক প্রকার—জীব যাহা সৃষ্টি করে, তাহা অন্য প্রকার। জীব, দশ্বর সৃষ্ট পদার্থ লইয়া তাহার উপর কিঞ্চিৎ কল্পনা নিয়োগ [কিঞ্চিৎ রূপান্তর] করে মাত্র। ঈশ্বর জল, বায়ু, তেজঃ প্রভৃতি স্টি করিয়া রাথিয়া-ছেন—জীব সেই গুলি লইয়া গৃহ, কুডা, ঘট, পট, ইত্যাদি নিৰ্মাণ করিতেছে। ঈশব, মহুষ্য সৃষ্টি করিয়াছেন, আমরা ভাহারই উপর পিতৃভাব, মাতৃভাব, স্ত্রীভাব, ভ্রাতৃভাব প্রভৃতির করনা করিতেছি। এইরূপ ঈশ্বর ও জীব, উভয়ের উভয়বিধ কর্তৃত্ব থাকাতেই জগতের এত বিচিত্রতা। পরস্ক, ঈশবের কতৃ স স্থান্ত, অবিনশক্ষাধীন — আর

জীবের কতৃতি ক্ষণভঙ্গুর ও নইর্থাদি দোবাদ্রাত। বাহা ঈশ্বর হইতে উৎপন্ন হয়, তাহাই প্রকৃত সৃষ্টি—জীব হইতে বাহা জন্মে, তাহা সৃষ্টি নহে, তাহা নির্মাণ। এই কথা ঈশরের সেবকেরা ব্যক্ত করেন-কিন্তু ঈখর-নান্তিক সাংখ্যের মনোভাব অন্যবিধ। সাংখ্য বলেন, ঈশ্বর স্বয়ং অসিদ্ধ স্থতরাং তাঁহাব্র কর্তৃত্বও অসিদ্ধ। প্রকৃতি ভিন্ন অন্য কাহারও কর্ভৃত্ব নাই। তবে কি'না, কর্ত্রীস্বভাবা প্রকৃতির আবেশে জীবভাবাপন্ন পুরুষের কাল্পনিক, কর্তৃত্ব স্বীকার করা যায়। প্রকৃতি-সমালিঙ্গিত পুরুষই সংসারি-জীব নামে ব্যবহৃত হয়। এই সকল জীবের মূলে কর্ডৃত্ব শক্তি না থাকিলেও ইহারা প্রকৃতির কর্ড্ডে কর্ত্তা হইয়া আছে। এতি ধি কাল্লনিক কর্তৃত্বশালী জীব, আর প্রকৃত-কর্ত্রী প্রকৃতি, এই উভয়ের উভয়বিধ কর্তৃত্বে জগদবন্ত্র যন্ত্রিত হইতেছে এবং তন্মধ্যে জীব যাহা নির্মাণ করিতেছে, তাহা জৈবিক স্ষ্টি বা জৈবিক-নির্মাণ, আর যাহা প্রকৃতি হইতে সমুভূত হইয়াছে, হইতেছে বা হইবে, সে সমস্ত প্রাকৃতিক সৃষ্টি।\*

ঐ জৈবিক-নির্মাণ হই প্রকার। প্রথমতঃ আন্তর-নির্মাণ, অর্থাৎ
[মনে মনে গঠন] পশ্চাৎ বাহ্যনির্মাণ। এই আন্তর-নির্মাণের এমনি
আশ্চর্যা গতি যে, যে বাহাদৃশ্যের নির্মাণ কালে যে কাল, বত প্রব্য,
যত লোক-বল অপেকা করে, নেই দৃশ্যটির আন্তরনির্মাণ-কালে তত
কাল, তত দ্রব্য, তত লোক বল, কিছুই লাগে না। জীব, ক্ষণপরিমিত-কালের মধ্যে বিনা দ্রব্যে, বিনা সাহায্যে, এমন এক দৃশ্যনির্মাণ করিতে পারে যে, সেই দৃশ্যটির বহির্নির্মাণ-কালে দশ সহস্র
শিল্পী, শত সহস্র দ্রব্যসন্তার ও অথওদ্যভারমান একটি দীর্ঘত্ম কাল

<sup>(\*) &</sup>quot;इंसरैंचामि जीवेन छट' देतं विविधते।" [ दिक्तिदिक ]

বাহু করিলৈও তাহা অসম্পন্ন হন্ত না। আত্তরস্টি ও বাহাস্টির
মধ্যে এইরূপ সমধিক প্রভেদ আছে। আমরা পরী, প্রাম, নগর,
সেতৃ, অট্টালিকা প্রভৃতি বে কিছু জীব-নির্দ্দিত দৃশ্যপরিপাটী দেখিতে
পাই, সে সমস্তই এক সময়ে না এক সময়ে জীবের অন্তরে ছিল।
আত্তরে না থাকিলে জীব কদাপি তাহু। বাহিরে উপস্থিত করিতে পারিত
না। জীব, অগ্রে মনে মনে নির্দ্দাণ করে, পশ্চাৎ বাহিরে নির্দ্দাণ
করে। মনে মনে যাহার নির্দ্দাণ করা গেল না, তাহা বাহিরেও
নির্দ্দিত হইবে না। এই নিরম সার্কভোমিক এবং অব্যতিচারী। \*

যুক্তি ও যৌক্তিক জ্ঞান বলিতে গিয়া এ সকল বলা কতকটা 
মঞাসদিক হইলেও বলিতে হইল। কারণ,ইহাই যুক্তির ভিত্তি বা মূল।

যুক্তির সহিত্ত বাহ্যবন্তর এরপ ঘনিত্ত সম্বন্ধ ও সংশ্রব আছে যে

বাহার ছায়ামাত্র বাত্ত করিতে হইলে লিখিত প্রস্তাব আপনা হইতেই

মাম্মলাভ করে। বিশেষতঃ বাহ্যবন্তর সহিত মানব-মনের সম্বন্ধ,

এক পদার্থের সহিত্ত অপর পদার্থের আশ্রুমা সহচারিত্ব, যুক্তির

স্বভাব এবং বৌক্তিক জ্ঞানের মহিমা, [ যে সকল বিষয় চিন্তা করিলে

আপনা আপনি অশ্রুমানিত হইতে হয় ] এককল বিষয় কতকটা

পর্যালোচনা না ক্রিলেও যুক্তির প্রকৃতিত্র নির্মাণ করা ঘাইতে

পারে না—অস্ততঃ এজনাও আমাকে,কিঞ্চিৎ বলিতে হইল।

व्यिति, सद्भान् वाखिक सेचंद्रवांती श्रूकरवद्भा वरणन,-

"विमीष: विकाय: स सन् विश्वपायव्यश्वननं, विमाधारी घाता श्रमति विमुपादान इति प।"

<sup>(</sup>क) "समसाध्यांन् निनिधित प्रवात्त्राप्तीत वर्षेषा।"
"संब्यात्' नैव प्रकानि वर्षायि युक्तमंत्रः।
वनार नगरायां वि सिक्षिः पौरपदेतुकी हेर्र्यः ( रनशस्त )

ঈশার জগৎ সৃষ্টি করিয়াছেন। কিন্তু তিনি কি প্রকারে—কি কৌশলে—কিরপ যত্ত্বে—কোণার থাকিয়া—কি দিয়া নির্দাণ করি-লেন ?—বিদি এই সকল বিষয় বৃদ্ধিতে আরোহণ করাইতে চাও— তবে, যুক্তি কুশল সংস্কৃতাত্মা প্রক্ষের আন্তর-সৃষ্টির দৃষ্টান্ত অনুসরণ কর—সমাহিত হইয়া চিন্তা করু—বৃষিতে পারিবে যে ঈশার কি প্রকারে কি কৌশলে এই বিচিত্র জগৎ সৃষ্টি করিয়াছেন, কেন না, এক সময়ে ইহা ঈশারেরও সংকরে ছিল ♦। ফল, সঙ্গ্রামক যৌজিক জ্ঞানের মহিমা, শক্তি, পরিমাণ, কিছুয়ই ইয়ভা করা যায় না।

এতাদৃশ মহিমান্তিত যৌক্তিক জ্ঞানের সহিত কাহার না পারচর
থাকা উচিত ? কিন্ত তৎপক্ষে এক বলবৎ প্রতিবন্ধক আছে। প্রকৃত
যুক্তি ও প্রকৃতযৌক্তিক-জ্ঞান, আর কডকগুলি যুক্তয়ভাস ও বৌক্তিকাভাস অর্থাৎ প্রকৃত-যুক্তি ও প্রকৃত-যৌক্তিকজ্ঞানের তুল্য বেশধারী
কডকগুলি ভও যুক্তি ও জ্ঞান সর্বনাই একত্র বাস করে, হতরাং
তন্মধ্য হইতে প্রকৃত যুক্তি এবং প্রকৃত-যৌক্তিক-জ্ঞানকে চিনিরা
লওরা হৃক্তিত প্রকৃত যুক্তি কি ? চিনিতে না পারিলে, একটা
যুক্ত্যাভাস মাত্র অবলন্ধন করিয়া ভজ্জনিত জ্ঞানের অনুগামী হইলে,
মনুষাকে পদে পদে প্রভারিত হইতে হয়। অতএব, বে উপারে
হউক, প্রথমতঃ প্রকৃত যুক্তি কিরপ—ভাহা জ্ঞাত হওয়া আবশ্যক।

জানিবার উপায় কি ? যুজি বা বোক্তিকজ্ঞান একটি নহে, তাহা অসংখ্বা, সূত্রাং অসংখ্য-বোক্তিকজ্ঞানের এক একটি করিয়া, চিনিতে হইলে, সমস্ত জীবন বার করিলেও শেষ হইবে না ৷ যদ্যপি প্রকৃত যুক্তির কোন বিশেষ লক্ষণ থাকে, তাহা হইলে সেই লক্ষণ

<sup>( • ) &</sup>quot;स ऐयुर्व नेषुस्तां मजायेम्" [ क्षांठ ]

যাহাতে যাহাতে দেখিতে পাইব, তাহাকেই প্রকৃত যুক্তি বলিয়া গ্রহণ করিব, অন্যকে পরিত্যাগ করিব; কেন না, একটির লক্ষণ অবগত থাকিলে তদ্বারা তজ্জাতীয় সমস্ত পদার্থের অবগতি লাভ করা যাইতে পারে। অতএব প্রকৃত যুক্তির যদি কোন প্রকার লক্ষণ থাকে—তবেই মন্থ্য যুক্তি-পরিচয়ে নৈপুণ্য ল্লাভ করিতে পারে, নচেৎ না \*।

যুক্তি-নিপুণ দার্শনিক পণ্ডিতেরা বলেন, কোন বিষয়ে মন্থয়ের হতাশ্বাস হওয়া উচিত নহে। সকল বিষয়েরই যথন একটা না একটা লক্ষণ আছে, তথন যুক্তি বা যৌক্তিকজ্ঞানেরও লক্ষণ আছে। প্রকৃত যুক্তি ও প্রকৃত যৌক্তিকজ্ঞানের লক্ষণ আপাততঃ এইরূপ অব্ধারিত কর;—

"এই জগতে পৃথক্ পৃথক্, বা একত্রিত, অথবা পূর্ব্বাপরীভাবে [ কার্য্য কারণ ভাবে'] অবস্থান করে, ঈদৃশ পদার্থ বছল পরিমাণে আছে। তন্মধ্যে যাহার সহিত যাহার অবিনাভাব সম্বন্ধ অর্থাৎ পরস্পর অবিযুক্ত বা অপৃথক্ভাবে অনুস্যত থাকা স্বাভাবিক বলিয়া অবধারিত আছে, তাহার একটির উপলব্ধি হইবামাত্র অন্যটির সহিত যে স্বাভাবিক অবিনাভাব সম্বন্ধ আছে, মনো মধ্যে সেই সম্বন্ধের শ্বরণাত্মক-জ্ঞান উপস্থিত হইয়া যে তদ্বিষয়ে মনের পরীক্ষাত্মক ব্যাপার উপস্থিত হয়া—তাহারই নাম যুক্তি এবং তাহারই ফল বা তৎসমুখ জ্ঞানের নাম যৌক্তিক জ্ঞান।"

এই লক্ষণটি কাপিল স্তত্তের অহুসারী †। স্তত্ত্বার মাত্রেই সংক্ষেপ বক্তা। স্তত্ত্বারা নানাবিধ অর্থ ও রীতি-পদ্ধতির স্চনা

<sup>(\*) &</sup>quot;ऋषयीऽपि पदार्थानां नानां यानि प्रयक्तमः।

खचर्णन तु सिद्धाना-मन्तं यान्ति निपयित:।।" [ नाग्रनागर्ग ]

<sup>( † ) &</sup>quot;प्रतिवश्यद्रभः प्रतिवद्धत्रान चतुमानम् ।" 🕷 कार्शिनरूव ]

মাত্র করাই তাঁহাদিগের উদ্দেশ্য। স্পষ্ট করিয়া বলা কেবল আচার্য্য-দিগের রীতি, স্ত্রকারদিগের নহে। স্ত্রকারেরা স্পষ্ট করিয়া বলেন না বলিয়া, আচার্য্যেরা সে সমস্ত স্পষ্ট করিয়া বলেন। স্ত্রার্থকালে যে পথে, যে রীতিতে, যে প্রকারে যে যে অর্থের বিস্তার করিতে হইবে, বক্তব্য বিষয়ের শুরীর যে রূপে চিত্রিত করিলে স্পষ্ট হইবে, সে সমস্তই হত্ত মধ্যে আংশিকরপে নিহিত থাকে। আচা-র্যোরা সেই সেই অংশ অবলম্বন করিয়াই তাহাকে বিস্তার করেন। युक्ति ও योक्तिक-क्लारनत नक्तन याश तना हरेन, তाश रखासूमाती विषया च्येष्ठ हम्र नार्ट, निर्म्हाय इम्र नार्ट। এজना भूनक छेशांक আচার্য্যদিগের রীতিতে বলা আবশ্যক, কিন্তু সম্পূর্ণ আচার্য্য-রীতিতে বলিতে গেলে এই প্রস্তাব এত বিস্তীর্ণ হইবে যে কেবল এই বিষয়ের নিমিত্ত একথানি স্বতন্ত্র পুস্তক না করিলে তাহা সঙ্কুলন হইবে না। স্থতরাং অবিকল আচার্য্য রীতির অনুসরণ না করিয়া তন্মধ্য হইতে অবশ্য-বক্তব্য স্থূল স্থূল অংশ গুলিকেই বিবৃত করা যাইতেছে।

কোন পদার্থ, কোন এক পদার্থের সহিত নিয়ত অ্বস্থান করে,—কোন এক বস্তুর অভাব হইলে, তৎদক্ষে অন্য এক বস্তুরও অভাব হয়,—কোন এক পদার্থ উৎপন্ন হইলে, তৎসঙ্গে বা তাহার অব্যবহিত পরে, অন্য এক পদার্থ জন্ম গ্রহণ করে,—ইত্যাদি প্রকারে এক পদার্থের সহিত অপর পদার্থের যে স্বাভাবিক-সম্বন্ধ থাকার নিয়ম দৃষ্ট হয়, দেই স্বাভাবিক সমস্কের নাম অবিনাভাবসম্বন্ধ ও ব্যাপ্তি।

পদার্থে পদার্থে যে স্বাভাবিক-ব্যাপ্তি বিদামান আছে, সেই স্বাভাবিক ব্যাপ্তি থাকাই যুক্তির পূর্বে রূপ, আর মহুব্য-মনে তাহার অভান্ত সংস্কার স্থালিত হওয়াই উত্তর রূপ। এই উভয়বিধ রূপ একজিত হইলেই যুক্তি জীবন লাভ করিতে পারে, নচেৎ পারে না। ৰহুির সহিত ব্যের, \* চলন ক্রিরার সহিত বেগের, স্বাভাবিক ব্যাপ্তি

\* यान काहांत्र अमन कान थारक रा, तान्त ७ धूम अकरे राख, जरा তিনি অনেক সময়ে অনেক বিভাট ঘটাইবেন। ফল, ধুন ও বাস্প অতাস্ত ভিন্ন পদার্থ। বাস্পে অস্ত পদার্থের লেশমাত্র নাই কিন্ত ধৃনে আছে। বাস্প কেবল কতকগুলি জলীয় পরমাণু। ধৃমে জলীয় পত্নমাণু আছে পার্থিব পরমাণুও আছে। ধৃমের পার্থিবাংশ ধরা পড়ে কজ্মলে। একটি তৈজস পাত্রের গাত্রে লেহ জব্য অক্ষণ করিয়া ধ্যোকাম ভানে ধৃত করিলে ধ্যের সমন্ত পার্থিবাংশ ঐ পাত্রের পাত্তে আবদ্ধ হইবে। যদি কেহ বিশুদ্ধ পৃথিবীধাতুর রূপ জানিতে ইচ্ছা করেন, তবে তিনি কক্ষনের প্রতি দৃষ্টপাত করন। কেন না, ঐ প্রকার রূপই পৃথিবীর স্বাভাবিক রূপ। জলের স্বাভাবিক রূপ ভাষর শুক্ল। ইহা পরীক্ষিত কি व्यभद्गीकिल, तक क्रांत्न ?—हेश किल "यत्क्रचं तत्पृथिवी, यत् धक्कं तदपां"— ইত্যাদি বৈদিকবাকো এখিত আছে। অর্থ এই যে পৃথিবী ধাতু কৃষ্ণবর্ণও জল খাতু গুক্লবর্ণ। ধূমে পার্থিবাংশ আছে, জলাংশও আছে। বাস্পে কেবলমাত্র জল শ্রীছে। বায়ুর অংশ থাকিলেও তাহা এছলে ধর্ত্তব্য নহে, কেন না বায়বীয় পরমাণু বারা কখন কঠিন স্পর্কু জবে না এবং সে নিজেও ঘনীভূত হয় না ] এতিরিবরন ধুম অপেকা বাশ্ গুজবর্ণ (ক্যাডাশে বর্ণ) আর বাশ্ অপেকা ধুম কিছু কুক্ষবর্ণ। ধ্মে পার্ধিবাংশ আছে বলিয়া, যে বস্তুতে ব্যাপক কাল ধুম স্পর্শ হয়, সে বস্তু মলিন হয়, কিন্তু শতবৎসর বাস্প পর্ন হইলে সে পদার্থ মলিন হইবে না, প্রভ্যুত, রান্দা স্বীয় জলাংশ স্বারা সেই বস্তুকে আর্দ্র রাখিবে। অপিচ, বান্দা ও ধুন এক কারণোৎপন্ন নহে। ধ্মের কারণ সাধারণ উন্মতা। উন্মৃতা বাতিরেকে বাশ জারিতে পারে না। উব্যুতা, গভীরজন জলাশয়ের মধ্যেও বাস করে-व्यक्ति वर्ष्ट्रिके रेज्यम भगार्थस्य वाम करत । नीजकारन रव, सनामन हरेर्ड ধাশ্প উথিত হয়, সে বাশ্পেরও কারণ উবাজু। জলের মধ্যে উবাজা থাকে कि ना, তाहा जिनिहे अनूशावन कतिए शांतिरवन, शिनि नीजकारनेत अजि-थजार नहीं झल यान कतिशाहन।

বাশা ও ধ্যের প্রার একাকারতা আছে বলিয়া, কথন কথন বাশোতে ধ্য আয় ক্ষরিতে পারে বটে, কিন্ত ধ্য ও বাশা কোন মতেই এক পদার্থ নহে। বাশোতে ধ্য-অম হইলে, সেই অমগৃহীত ধ্যের বারা বন্ধির সন্তা নিশ্চর হইবে লা কিন্তু তথপ্রদেশে সাধারণ উব্যুতার সন্তা নিশ্চর হইবে। এই সকল বিবয় আর্থান্তে ও ব্যোত্তিক্ষিপ্রের গ্রন্থে বিস্তারিত রূপে প্রতিপাদিত হইরাহে। আছে। দেখিরা দেখিরা, যদ্যপি কোন মন্থার সংস্থার করে বে, ধুম থাকিলে নিশ্চর অগ্নি থাকে, আর বেগ উপস্থিত করিলে চলন অবশ্য হইবে, তাহা হইলে সেই মন্থবোর নিকট যুক্তি স্বীয় শরীর বিস্তার করিবে, অন্যের নিকট করিবে না।

কোথাও ব্যাপ্তি দর্শন করিবে, তাহা স্বাভাবিক কি অস্বাভাবিক, পরীক্ষা করিতে হয়। যদি পরীক্ষা দারা নিশ্চয় হয় যে, সে ব্যাপ্তি স্বাভাবিক নহে, কোন পদার্থান্তরের সংসর্গাধীন ঘটিয়াছে; তাহা হইলে সেই ব্যাপ্তিকে অস্বাভাবিকব্যাপ্তি বলিয়া পরিহার কর। যদি পরীক্ষা প্রয়োগ করিলেও তাহাতে পদার্থান্তরের সংযোগ লক্ষ্য না হয়, তবে তাহাকে স্বাভাবিক ব্যাপ্তি বলিয়া গ্রহণ কর।

মনে কর—কোথাও ধ্ম ও বহির সামানাগ্রকরণা [ এক স্থানে অবস্থান ] দৃষ্ট হইল। হইলে, প্রথমতঃ ইহাই দেখা আবশ্যক বে, ধ্ম ও বহি, এতছভারের মধ্যে কোন্টির সহিত কোন্টির সাভাবিক ব্যাপ্তি আছে। বহির সহিত ধ্মের ? কি ধ্মের সহিত বহির ? যদি বহির সহিত ধ্মের আভাবিক অবিনাভাব সম্বন্ধ থাকা নির্ণয়হয়, তবে ধ্মের সভার বহির সভা নিশ্চর হইবে। আর যদি ধ্মের সহিত বহির অবিনাভাব থাকাই নিশ্চর হয়, তাহা হইলে বহির সন্তায় ধ্মের সন্তা নির্ণয় করিতে হইবে। অতএব, কোন্টির সহিত কোন্টির অবিনাভাব সম্বন্ধ স্থাভাবিক, তাহা নির্ণয় করিবায় নিমিত্ত গরীকা প্রয়োগ করা আবশ্যক। সে পরীক্ষা অন্য প্রকার নহে, কেবল দাহ্য পদার্থের প্রক্ষেপ ও নিক্ষেপ [ অর্থাৎ একটি দাহ্য পরিত্যাগ করিয়া অন্য আরু একটি দাহ্যের সংযোগ করা ]। শরীক্ষা প্ররোগ করিল। ইহাই নির্মীত হইছে যে, বহির সহিত অলীয়-পর্মাণ্যহল-দাহ্য-শ্যা-

র্থের সংযোগ হইলেই ধ্ম জন্মে, তৈজস পদার্থের সহযোগে ধ্ম জন্ম না। কেন না, বহি মধ্যে এক খণ্ড কান্ঠ নিক্ষেপ করিলে, তাহার দাহন কালেই ধ্ম জন্মে, কিন্তু এক খণ্ড স্থবৰ্ণ নিক্ষেপ করিলে, সেই স্থবৰ্ণ থণ্ডের দাহন কালে ধ্ম জন্মে না। অতএব, ধ্ম ও বহির স্বাভাবিক ব্যাপ্তি-জিজ্ঞাস্থ-ব্যক্তির ইহাই অবধারণ করা কর্ত্তবা যে, বহির সহিতই ধ্মের সাভাবিক ব্যাপ্তি, ধ্মের সহিত নহে। ধ্মের সহিত বহির যে ব্যাপ্তি দেখা গিয়াছিল, তাহা স্বাভাবিক নহে। তাহা পদার্থান্তরের [দাহা বিশেষের] সংযোগ বশতঃই ঘটিরাছিল। এই রূপ নির্ণয়ের ফল এই যে, কোথাও অবিছিন্ন মূল ধ্মের উদ্গম দেখিতে পাইলে, তন্মূলে বহি প্রাপ্তির আশা করা বাইতে পারিবে, কিন্তু বহি মাত্র দেখিয়া কজ্জন্ম সম্পাদনের নিমিত্ত তদুপরি ধ্মের আশা করা যাইতে পারিবে না।

যে কারণ দারা ব্যাপ্তির অস্বাভাবিকত্ব নির্ণয় করা যায়, সেই কারণ-দ্রব্যটির নাম উপাধি। জলীয়-পরমাণ্বহুল দাহ্য পদার্থের সংযোগ, ধ্মের সহিত বহ্নির অস্বাভাবিক ব্যাপ্তি প্রকাশ করিয়া দিতেছে বলিয়া উহা ধ্মের সহিত বহ্নির অস্বাভাবিক ব্যাপ্তি বা অস্বাভাবিক সম্বন্ধ নির্ণয়ের হেতু হইতেছে স্থতরাং ক্থিত স্থলে ঐ আর্দ্রেন্ধন [সজল কাঠা] সংযোগই উপ্পাধি হইয়াছে।

উপাধি হুই প্রকারে উপস্থিত করা যাইতে পারে। এক শক্ষিত ক্লপে, অপর সমারোপিত ক্লপে। উপাধি প্রদর্শন করিতে পারিলে তাহা সমারোপিত উপাধি হইবে, আর উপাধি থাকার শক্ষা মাত্র করিলে তাহা শক্ষিত নামে পরিগণিত হইবে। এই দুই প্রকার উপা-ধিই অনিষ্টকারী অর্থাৎ প্রকৃত যুক্তির আচ্ছাদক্ষা পরস্ক তদুভরের মধ্যে প্রভেদ এই যে, সমারোপিত-উপাধি উৎপন্ন-জ্ঞানের অধাথার্থ্য প্রতিপন্ন করে; আর, শন্ধিত উপাধি তাহার যাখার্থ্য পক্ষে সন্দেহ জন্মায়। যুক্তি নির্দাণের পর, জন্মধ্যে যদি কোন উপাধি থাকা নিশ্চয় হয়, তবে দে যুক্তিকে পরিত্যাগ করিতে হইবে, আর যদি কেবল মাত্র উপাধি থাকার আশহা উপুস্থিত হয়, তবে দেই আশভামাত্রের পরিহার করিতে হইবে। আশহা নিবারণের অভিতীয় উপায় তর্ক। তর্ক প্রয়োগ করিলেই আশহা নিবারণ হইবে।

মনে কর, ধ্ম থাকিলেই বহি থাকে। এই একটি স্বাভাবিক ব্যাপ্তির হল। এতর্মধ্যে যদি কোন প্রকার উপাধি থাকার আশকা কর,—তবে তাহা এইরূপে ব্যক্ত কর। যথা—"ধ্ম থাকিলেই বে বহি থাকিবে, এতৎপ্রতি কারণ কি ? নিয়মই বা কি ? যদিও দেখা যায় 'ধ্ম-মূলে বহি থাকে' তথাপি তাহা নিয়মিত কি না সন্দেহ। যদি তাহা নিয়মিতই হয়, তবে সে নিয়ম স্বাভাবিক কি না সন্দেহ—কেন না তাহা স্বাভাবিক না হইতেও ত পারে?—বদি বল, বহ্নির সহিত ধ্মের নিয়ন্তর একাধিকরণ্য দেখিয়াছি—যথন তাহা সদাকাল দেখিতেছি তথন তাহা স্বাভাবিক না হইবার বিয়য় কি ? আমি বলি, আছে। ঐ একাধিকরণ্য [ অবিমুক্তভাবে থাকা ] কোন প্রকার অজ্ঞাত পদার্থের সংস্কর্গাধীন ঘটবার আটক নাই, যাহার সংসর্গে দৃষ্ট-একাধিকরণ্য ঘটিনাছে, সে পদার্থ ল্কামিত আছে—আমরা জানিতে পারিতেছি না।"

এইরপে "ধ্ম থাকিলে তর্গুলে বহিং নিশ্চরই থাকে" এই
ব্যাপ্তি ক্র পাধিকত [অস্বাভাবিকত] শকা করিয়া তন্মধ্য হইতে উপাধি
বাহির করিবার চেটা পাও শ্রীকা প্রয়োগ করিবেও যদি উপাধি
নিকাশিত না হয়, উপাধি পুরায়িত থাকার আশকা দ্র না হয়, তবে

উহাতে তর্ক প্রয়োগ কর, তর্ক প্রয়োগ করিলে হয় ত উপাধি-টি নিফাশিত হইয়া আসিবে, না হয়, শঙ্কা দূর হইবে।

তর্ক,—"কার্য [জন্য] মাত্রেরই অব্যবহিত পূর্বেক কারণ [জনক] সংলগ্ন থাকে। কম্মিন্কালেও ইহার অন্যথা হয় না। এই নিয়মামুসারে উৎপন্ন ধুম, বহ্নির, কার্য্য বলিয়া, উহার মূলদেশে বহ্নিকে অবশাই সংলগ্ন থাকিতে হইবে। যদি উদ্দাত ধুমের মূলদেশে বহ্নি না থাকে বল—আর ধুম যদি বহ্নিকে অতিক্রম করিয়া অন্যত্র হইতেও উদ্দাত হয় বল—তবে ধূম, বহ্নিভিন্ন অর্থাৎ জলাদি পদার্থ হইতেও জন্ম লাভ করে, ইহাও বলিতে পার। কিন্তু ধূম বহ্নি-ব্যতীত জন্ম লাভ করিতে পারে না, স্ক্তরাং অবশ্য জার্মান বা দৃশ্যমান ধ্ম-দণ্ডের মূলে বহ্নি সংলগ্ন আছে।"

এইরূপ তর্ক-সংযোগ দারা কথিতবিধ উপাধিদয়ের সদ্ভাব অণবা আশকা নিরাক্ত কর—উপাধি নিরাক্ত হইলেই ব্যাপ্তির স্থাভাবিকত্ব স্থির হইবে। \*

এ জগতে সাভাবিক ব্যাপ্তি তিন প্রকার ভিন্ন চতুর্থ প্রকার নাই। তাহার একের নাম অব্যয়-ব্যাপ্তি, দিতীয়ের নাম ব্যতিরেক-ব্যাপ্তি, তৃতীয়ের নাম উভয়াত্মক অর্থাৎ অব্যয়-ব্যতিরেক। [ অব্যপ্ত

<sup>\*</sup> তর্ক বরং প্রমাণ নহে। উহা প্রমাণ রত সর্ব্ধ প্রকার সংশ্যের নিরাশকমাত্র। যেখানে যে জ্বীকার তর্কের উপযোগিতা থাকে, সেখানে সেই প্রকার
তর্কের নিয়োগ করিতে ইয়। তর্কের ভিত্তি কার্য্য কারণ ভাব। কার্য্য কারণ
ভাব বজার রাধিরা জ্ঞানের শরীর পরিকার করার নাম তর্ক। ধূম ও বহির
ক্রিক্তাবিক ব্যাপ্তি আছে কি না জানিবার জন্য যে তর্ক অবভারণ করিতে হইবে,
ভাহাও কার্য্য-কারণভাব ঘটিত। প্রদর্শিত তর্কের আকার দার্শনিকেরা সংস্কৃত
ভারার "পুনী যহি বঙ্গিন্দানীই জ্ঞান্ত্র বুল্লাইটি স ক্রান্।"
ইত্যাদি ক্রকারে ব্যক্ত করিরা থাকেন।

আছে ব্যতিরেকও আছে ] এই ত্রিবিধ ব্যাপ্তির লক্ষণ ও উদাহরণ প্রদর্শিত হইতেছে দৃষ্টি কর—

অৱম্ব-ব্যাপ্রি—যে থাকিলে যে অবশাই থাকে [যথা, ধৃম থাকিলে তন্মলে বহ্নি অবশাই থাকে। ]

वाण्टितक-नाश्वि,—এकित् अভाव श्हेरण ज्दमान अना धक-টির অভাব হয় [ যণা, বহ্নির অভাব হইলে ধ্মের, কিংবা কারণের অভাব হইলে কার্য্যের অভাব হয়। ]

উভয়াত্মক বা অম্বর-ব্যতিরেক—যে থাকিলে যে নিশ্চয় থাকে, এবং না থাকিলে নিশ্চিত থাকে না। [ यथा, আর্জ-দাহ্য সংফুক্ত বহি থাকিলে নিশ্চিত ধূম থাকে, না থাকিলে থাকে না।]

এই তিন প্রকার ব্যাপ্তির যে কোঁন ব্যাপ্তি, যে পদার্থের সহিত যে পদার্থে সম্বদ্ধ আছে—তত্তাবৎ অবগত হইতে পারিলেই মনুষ্য যুক্তিকুশল হইতে পারে। ব্যাপ্তি-জ্ঞান সঞ্য করিবার উপায় আর কিছুই নহে--কেবল ভূরি ভূরি পদার্থের প্রকৃতি, ভাব, গতি, জাতি, সম্বন্ধ ও কার্য্য-কারণ ভাব প্রভৃতি পর্য্যবেক্ষণ করা—বার বার পর্যাবেক্ষণ করা 🛊। বিনি যে পরিমাণে ব্যাপ্তিজ্ঞান সম্পন্ন হইতে পারিবেন, তিনি সেই পরিমাণে যৌক্তিক-জ্ঞানের অধিকারী ইইবেন।

অপিচ, ব্যাপ্তি দুই বা ত্তোধিক পদার্থ ঘটিত। তাহার মধ্যে একটি পদার্থ ব্যাপ্য, অপর গুলি ব্যাপক। পূর্ব্বোক্ত ব্যাপ্তিলক্ষণের মধ্যে ''যাহার সহিত'' এই অংশ ঘারা যাহাকে লক্ষ্য করা হুইরাছে, দেই পদার্থকে ব্যাপ্য আর ''যাহার অবিনাভাব সম্বন্ধ' এই অংশের

<sup>🕈 &</sup>quot;कार्य-कार्यभावादा खभावादा निवासकात्। भविनामाविनयमी दर्भनान्य दर्भनात् ॥" [ माधवार्गार्ग ]

দারা বাহাকে লক্ষ্য করা হইতেছে, তাহাকে ব্যাপক বনিয়া জানিতে হইবেক। দার্শনিক ভাষায় ব্যাপ্যের নামান্তর—হেড়ু ও লিক। আর ব্যাপীকের নামান্তর স্থান বিশেষে সাধ্য ও প্রতিজ্ঞা। এই সাধ্য বা প্রতিজ্ঞার আধার বা আশ্রয় স্থানের নাম পক্ষ।

যুক্তির লক্ষণ বলা উপলক্ষ্যে এ পর্য্যন্ত অংশ অংশ করিয়া যে किছू वना रहेन, उद्धाव९ এकजिउ वा यांग कविया उद्यादा अहेक्र निषर्य माछ रहेराउर रा, "भत्रीकांभीन वहपर्निवाक्ति वस्तत्र स्राज्य, প্রকৃতি, জাতি, গুণ, কার্য্য-কারণভাব ও সম্বন্ধ প্রভৃতি নিরন্তর পর্যবেক্ষণ করেন বলিয়া ভন্তাবং গুলি ভাঁহার অন্তরে সংস্কারাবদ্ধ হইয়া পাকে। এতাদৃশ ব্যক্তি যদি কখন কোন প্রকার পদার্থ অবলোকন করেন, বা, মনে মনে ধ্যান করেন, তাহা হইলে তৎ-ক্ষণাৎ তাঁহার পূর্ব্যঞ্চিত সেই সকল সংস্কারগুলির উদ্বোধ হয়। শংস্কারের **উ**লোধ হইবামাত্র তম্বলে ''ইহা অমুক বস্তু—ইহার সহিত অমুকের উদৃশ সম্বন্ধ"—ইত্যাদিপ্রকার পূর্বালোচিত ভাব সমস্তের শ্বরণ বা আন্দোলন হয়। এই আন্দোলনাত্মক শ্বরণের ফল জ্ঞান-খিশেষের উৎপাদক মানসিক ব্যাপার। এই মানসিক-ব্যাপার যে জ্ঞানকে প্রসব করিবে, সেই জ্ঞানেরই নাম যৌক্তিকজ্ঞান, আর সেই হুসম্বন্ধ আন্দোলনাত্মক মানসিক ব্যাপারের নাম যুক্তি। তৎপ্রকাশক বাক্যের নামই বুর্জিবাক্য। এই বৌক্তিক-জ্ঞান অব্যভিচারী। ইহার নামান্তর অস্থমিতি ও অনুষান [ অনুমিতিকেও কথন কথন অনুমান मर्क উল्लंभ क्या इय ] \*।

<sup>\*</sup> ধূম ও বহিং ঘটিত দৃষ্টান্ত গুলি জুল বৃদ্ধি ব্যক্তিও বৃদ্ধিতে দমৰ্থ, এ জন্য কোন স্ফা পদাৰ্থ অবলয়ন না ক্রিয়া, ধূম ও বৃহ্দিকে লইয়া সকল কথাই বলা

**এবিশ্বিধ যৌক্তিক-জ্ঞান কথন আপনাব অন্তার স্বভঃই উৎপন্ধ** হর, কখন বা পরের অন্তরে বলপূর্বক উৎপাদন করিতে হয়। এ জনা পূর্ব্ব পূর্ব্ব পণ্ডিতের। ইহাকে ছুই শ্রেণী ভুক্ত করিয়া থাকেন। স্বার্থাত্মান ও পরার্থাত্মান। স্বার্থাত্মানে কোন গোল্যোগ নাই; कातन, कान अनार्थ नर्मन कतिरण अत्र, व्याशिकान-नष्मत शूकरवत्र হদয়ে আপনা হইতেই তৎসমূদ্ধ বস্তুর উপলব্ধি হইয়া থাকে-পূর্ব কথিত যুক্তির আন্দোলন বা তাহার শরীর বিস্তার করিবার আবশ্যক হর না। চকুর সহিত বিষয়ের সংযোগ হইবামাত্র বিনা আন্দোলনে যেমন জ্ঞানোৎপত্তি হয় অর্থাৎ তৎকালে বা তাহার পূর্কে এমন জ্ঞান হয় না যে, আমি চকুর্দারা এই কারণে এই রূপ করিয়া ইহা দেখিতেছি, – এইরূপ, স্বার্থামুমান উৎপন্ন হইবার পূর্বে বা ভৎসম-कारन ज्ञात्मानन इव ना य जामि এই कावरन धवरक्षकाद्ध हैशे জানিতেছি; অতএব স্বার্থানুমানে যুক্তি করনার প্রয়োজন হয় না-পরার্থাভুমান পক্ষেই উহার প্রয়োজন। কারণ, অবোধ ব্যক্তিকে বা সংশন্ধিত ব্যক্তিকে বুঝাইতে হইলে, তাহার চক্র উপর যুক্তির শরীর নির্মাণ করিয়া দেখাইতে না পারিলে, হৃদয়ের মধ্যে প্রবিষ্ট कतिया मिटा ना भातित्व, तम वृतित्व मा-तम निःमिन्द्रिक स्ट्रेट्व ना । এই জন্যই পণ্ডিভেরা তাদৃশ ব্যক্তির নিমিত্ত যুক্তির শরীর-নির্মাশের উপযোগী পাঁচ্ট অবয়ব কলনা করিয়া থাকেন। সেই পাঁচ্টি অবয়বের নাম যথাক্রমে প্রতিজ্ঞার উল্লেখ, হেছু প্রদর্শন, উদাহরণ,

হইল। অপিচ, সংকার যদি এম দোবে দুই থাকে, তবে তৎসংক্রান্ত বৃদ্ধিতিকি দিথা। হইবে। যে বস্তু দেখিয়া যুক্তি ছির করিতে হইবে, সেই বস্তুর দেখা। যদি ঠিক দেখা না হয়, তবে তছুখ যুক্তি কোন কাৰ্য্যকারী হইবে না।

শেশান, উপানয় অর্থাৎ ব্যাপ্তির শারণ করান এবং অবশেষে নিগমন।
অর্থাৎ ব্যাপ্য বা হেতু বস্তুটি দেখাইয়া তাহার সহিত যাহার অব্যক্তিচারী সহচারিত্ব আছে—তাহার অবশ্য সত্তা অনুভব করান।

প্রতিজ্ঞা—যেটি সিদ্ধ করিতে হইবে, তাহার উল্লেখ বা স্থাপন করার নাম প্রতিজ্ঞা [ যথা, সম্মুথস্থ পর্মতে বহু আছে ]। পর্মতে বহ্নির অন্তিম্ব সিদ্ধ করিতে হইবে স্রতরাং কথিতরূপে তাহার উল্লেখ করাই প্রতিজ্ঞা শব্দের বাচ্য।

হেতু \*—ব্যাপ্য পদার্থটি প্রদর্শন করা [ যে অদৃশ্য বস্তুটি সিদ্ধ করিতে হইবে, তাহার সহিত দৃশ্যবস্তুটির যে স্বাভাবিক ব্যাপ্তি আছে,

হতৃটি নির্দোষ হওয়া আবশ্যক। হেতৃতে কোন প্রকার দোষ থাকিলে তন্ধারা সভা লাভের আশা করা যাইতে পারিবে না। এজনা হেতৃটি সদোষ কি निर्द्धाय, विरवहना कत्रा आवगाक। सार थारक পत्रिजांश कत्र-ना थारक গ্রহণ কর,-এই নিয়ম সর্বত্ত অনুস্যত থাকিবে। হেতুর নির্দোষতা প্রমাণ হইলে, ব্যাপ্তিরও স্বাভাবিকত্ব নিশ্চয় হইবে। ছুই অর্থাৎ সদোষ হেতৃকে শাস্ত্রকারেরা 'হেছাভাস' বলিয়া থাকেন। হেছাভাসের অর্থ এই বে, দেগিতে হেডুর ন্যায় কিন্তু তাহা বাস্তবিক হেতু নহে। এই হেঘাভাদ পাঁচ প্রকার। স্বাভিচার, বিরুদ্ধ, অদিদ্ধ, দংপ্রতিপক্ষ, ও বাধিত। এই সকল দোব যুক্ত হেতুর বিবরণ मः क्लिप এই मार्ज वना याहे एक शादि ए, याहा कि दिलू विनता अवधातन করিতে হইবে, সাধ্যের মৃহিত তাহার যদি কথন কোথাও বাভিচার দৃষ্ট হয়, ত্ত্বে তাহাকে স্বাভিচার বলিয়া জান। পক্ষে হেতুর সন্তাব এবং হেতুর সহিত সাধ্যের স্বাভাবিক ব্যাপ্তি থাকা যদি পরীক্ষা ছারা সিদ্ধ না হয়, তবে তাহাকে অসিদ্ধ বলিয়া জান। \*বিরুদ্ধ-প্রমাণান্তরের সহিত বিরোধ উপহিত হইলে ভাহাকে বিরক্ষ নামক হেখাভাস বল। সাধ্যের অভাব-বোধক হেখ্ দ্রর থাকিলে ভাহাকে সংপ্রতিপক্ষ বলা যায়। প্রমাণান্তর বারা হেতুর হেতুত অপগত হইলে ভাছা বাধিত নামে ব্যবহৃত হয়। এসকল বিস্তার করিতে গেলে অতি বাহলা इत, क्रिंग्सफ: এ সকল विচারের अपर्यन कता अ পুত্তকের উদ্দেশ্য নছে। दिखालाम वा मरमाव दर्जून मक्तन छिन मरस्करण वना रहेन, এछम्पूमादन मुम्बय वा क्रियांहर्त दल छनि थांगिरेया नर्छ।

পক্ষে [হেতুর অধিকরণ প্রদেশে] সেই বস্তুটির অল্রান্ত অন্তিম্ব প্রদর্শন করা [ यथा, দেখ-দৃশামান পর্কতে ধ্ম দেখা যাইতেছে ]।

উদাহরণ—ব্যাপ্য-পদার্থ থাকিলে যে তথায় ব্যাপক-পদীর্থঞ থাকে, এমন একটি হুল দেখান। [ যথা, স্মরণ করিয়া দেখ, পাক-শালায় ধূম থাকে--তন্মূলে বহ্নিত্ব থাকে ]।

উপনয়—অমুমেয়-পদার্থটির সহিত দৃশ্যমান ব্যাপা [হেতু] পদার্থের যে স্বাভাবিক ব্যাপ্তি আছে, তাহা তাহাকে নিঃসৃংশন্তিত রূপে স্বরণ করান। [ যথা, ধুম থাকিলে তন্মূলে বহুল থাকার নিরম আছে। শ্বরণ কর, তুমি বেখানে বেখানে ধৃম দেখিয়াছ, সেই সেই খানেই বহ্নি দেখিয়াছ]।

নিগমন—তর্ক দারা সংশয়চ্ছেদ করিয়া পুনশ্চ প্রতিজ্ঞাত পদা-র্থের অন্তিম্ব সিদ্ধির বিষয় উল্লেখ করা [ যথা, যথন অম্ক বস্তু দেখি-তেছ—তথন ওধানে অবশ্য অমৃক আছে; যে যেহেডু, অমৃক থাকিলে অমূক অবশ্যই থাকে। মনে কর--্যেমন বহ্নি-ব্যাপ্য ধুম বেথান হইতে অবিচ্ছিন্ন ভাবে উলাত হয়, তাহার মৃলপ্রদেশে বহি অবশ্যই থাকে। ধ্মমূলে বহি না থাকিবার কারণ কিছুমাত নাই। ध्रमाकारमत्र मृत व्यापन य निम विक्निन, इहेरव, ध्रम मिनिन निका বহি,ভিন্ন পদার্থ হইতে উৎপন্ন হইবে। কিন্তু আজ্ও তাহা হয় নাই। অভএব যত দিন বহি ধুম জন্মহিবে—ততদিন ধুমের মূলে বহিকে থাকিতে হইবে ।।

এইরূপে পাঁচ্টি, অবরব স্থারা যুক্তির শরীর উৎপন্ন হয়। ত্রুৎ-পরশরীর যুক্তি, মুর্ব্যদিগকে ইল্লিমের অতীতপদার্থে উপদীত করিয়া থাকে। কোন কোন বৈদান্তিক আচার্য্য, কথিতবিধ পাচ্টি

শব্যবের মধ্যে তিন্ট মাত্র শব্যবকে কার্যাকারী মনে করেন।
[শন্য হইটি অকর্মণ্য] স্করাং ইহাদের মতে তিন্ট মাত্র অবয়ব
ফুর্জির অঙ্গ। সে তিন্টি এই,—প্রতিজ্ঞা, হেতু ও উলাহরণ। আবার
কেহ কেহ বলেন, তিন্টিরও আবশ্যক নাই, কারণ, ব্যাপ্তিজ্ঞানসম্পার পুরুষের নিকট, প্রতিজ্ঞার উপর একমাত্র হেতু প্রদর্শন
করিলেই যথেই হয়। এমতে ছুইটি মাত্র অবয়ব বলা হইতেছে।

এবিধ্ব অবরব সম্পন্ন যুক্তি 'ন্যান্ন' নামে ব্যবহৃত হইনা থাকে।
পৌতম ও কণাদ, এই পঞ্চাবন্নৰ ন্যান্নকে বহু বিভান করিনা বলিনা-ছেন। তদনুসারে তাঁহাদের কৃত গ্রন্থের নাম ন্যান্ন গ্রন্থ বা ন্যান্ন শাস্ত্র হইরাছে। এই যুক্তির সহিত মনুষ্য মনের যে কিরুপ অনির্ব্ব-চনীর সম্বন্ধ আছে—যুক্তি মানবমনের উপর যে কি,পরিমাণে প্রভূত্ব করিতে পারে,—তাহা অবধারণ করিয়া বলা যায় না। কল, সন্দিন্ধ-পুক্ষের সন্দেহ ভঞ্জন, ভ্রান্তপুক্তেই জম-নিরাকরণ, অবোধপুক্ষের বোধ উৎপাদন করিতে একমাত্র যুক্তিই পটারসী। জগতে যুক্তিরপ পরীক্ষা বিদামান না থাকিলে, কি আধ্যাত্মিক কি কাহ্যিক, কোন প্রকার উন্নতি হইত না; এমন কি, এ জগং পুত্র কলত্রাদির সহিত একত্র বাসরেও উপযোগী হইত না।

পূর্বেবে তিন প্রকার ব্যাপ্তির ট্রুরেখ করা হইরাছে, তদমুদারে যুক্তির গতি ও নাম চিন প্রকার। এক প্রকারের নাম পূর্ববং, অপর প্রকারের নাম শেষবং, তদ্ভিন্ন প্রকারের নাম দামান্যতোদৃষ্ট।

পূর্বরং — "কার্য্য থাকিলে তাহার কারণও থাকে" এবতাকার
প্রবিং — "কার্য্য থাকিলে তাহার কারণও থাকে" এবতাকার
কার্য-বাটত ব্যাপ্তি হইতে যে যুক্তির উপান হয়, তাহার নাম পূর্ববংগ্রিথা, কার্য্য দেখিয়া কারণের অনুসন্ধান বা নির্ণর করা ]

এই জাতীয় যুক্তির সাহায্যে মহুষ্য, জগতের শৈশবাবস্থা, ঈশরের বাস ভূমি ও স্বর্গের বৈভব নির্ণয় করিতে প্রবৃত্ত হয়।

শেষবৎ—"কারণের অভাবকালে তৎসঙ্গে কার্য্যেরও অভাব হয়" এবম্বিধ ব্যতিরেক-ব্যাপ্তি ঘটিত য্ক্তির নাম শেষবৎ। [ কারণের ভাবাভাব-অনুসারে কার্য্যেরও ভাবাভাব নিশ্চয় করা ] এই জাতীয় অফুমানের বলে মহুষ্য, মৃত্যুর উত্তর কাল ও ভবিষ্যতের গর্ভ-পরীক্ষার প্রবৃত্ত হয়।

সামান্যতোদৃষ্ট—তুল্য-স্বভাবাপন্ন বা তুল্যজাতীয় বস্কর একটি মাত্র দেথিয়া, তৎ সজাতীয় অন্য একটি অদৃশ্য বস্তুর নির্ণয় করা। [ যথা, — মহানদে (পাক শালায়) ধ্ম ও বছুর একতা সমাবেশ দেখিয়া তহুভয়ের স্বাভাবিক সহচারিত্ব জ্ঞান ক্রিয়াছিল, এক্ষণে পর্বতে কি স্থানাস্তরে তর্ত্ত অর্থাৎ তৎসদৃশ ধ্যান্তর দেখিয়া তৎসহচর বহিন সজাতীয় অন্য বহির সম্ভাব নির্ণয় করা হইতেছে ] এই জাতীয় অমৃ-মানের বলে জীব, যাবৎ-সতীন্ত্রিয় পদার্থের নির্ণয়ে প্রবৃত্ত হয় ] \*।

এই ভিন প্রকার যুক্তির অনির্ণেয় বস্তু বর্ত্তমান দৃষ্ঠ-জগতে নাই। এই তিন প্রকার যুক্তির আশ্রয় না লইতে হয় এমন অবস্থাই নাই, সময় নাই,ঘটনাও নাই। যুক্তি, প্রত্যক্ষের উপর প্রভুত্ব করে, বাক্যের উপরও প্রভূত্ব করে। যুক্তি, প্রত্যক্ষ ও বাক্য এতহভয়ের অতীত বিষয়ের উপরও প্রভূষ করে। কোন পদার্থ দেখিলে, তাহা ঠিক্ দেখা হইল কি না, যুক্তির সাহায্য ব্যতিদেকে নির্ণয় হয় না। কেহ কোন উপদেশ বাক্য বলিলে, তাহা স্বরূপার্থ-দ্যোতক কি না, যুক্তি বাভিরেকে বুঝা যায় না। অতএব, ঈদৃশ মহিমান্তিত যুক্তির সহিত

<sup>&</sup>quot;सामायतम् इष्टाइतीर्द्रियाचा प्रतीतिरतुमानात्" [मराशाकातिका]

শশ্রণ পরিচর রাখা আবশাক এবং ইহাকে বলিতে হইলে বিস্তার করিয়া বলাই উচিত। যুক্তি-শূর আচার্য্যেরা যুক্তির প্রতি যে প্রকার পরাক্রম প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন, সে সমুদায় উদলটন করা অন্যদাদির অসাধ্য স্তরাং প্রকৃত্যুক্তি ও প্রকৃত্যোক্তিক-জ্ঞানের প্রকটি রেখা মাত্র করনা করিয়া, ইহাকে অপূর্ণ অবস্থাতেই শেষ করিলাম।

## উপদেশিক-জ্ঞান ও উপদেশর স্বরূপ।

এই ঔপদেশিক-জ্ঞানের অন্য নাম 'শাক জ্ঞান' ও 'শাকী প্রমা' প্রবং ঐ উপদেশের নামান্তর শাস্ত্র, শক্ষ, বাক্য প্রভৃতি।

কার্চ লোট্রে আঘাত করিলেও শব্দ উৎপর হয়, আবার আ্যার-প্রবন্ধে মানব-কণ্ঠ হইতেও শব্দ নির্গত হয়, পরস্ত তত্ত্তয়প্রকার শব্দের কার্য্যকারিছ এক রূপ নহে। উক্ত উভয় জাতীয় শব্দের প্রয়োজন ব্যবহার ও কার্য্যকারিছ, সমস্তই ভিয়। এতদ্ধে দার্শনিক পণ্ডিভেয়া শব্দের ত্ইটি জাতি কয়না করিয়া থাকেন। একটি জাতি ধ্বন্যায়্মক, অপর জাতি বর্ণায়্মক। এই ধ্বন্যায়্মক শব্দকে আমরা অব্যক্ত শব্দ বিলয়া ব্যবহার করি, য়ল-বিশেষে 'অমুকরণ শব্দ' বলিয়াও থাকি। আর, বর্ণায়্মক শব্দকে ব্যক্ত শব্দ, বাক্য ও কথা প্রভৃতি বছবিধ নামে উল্লেখ করিয়া থাকি।

শক্ত মাত্রেরই স্বভাব এই বে, উহারা প্রবনেজ্রিরে সংলয় ইইবা-বারে, ইজিয়-অধিচাভার নিক্ট আপনায় শ্বরণ প্রকাশ করে এবং কোন

প্রকার না কোনপ্রকার জিন্ধার বা জ্ঞানের আধান করে। জ্ঞাধ্যে, বে সকল শব্দ কেবলমাত্র শোক, হর্ব, আবেগ প্রভৃতি বৈকারিক ভাবের আধায়ক হয়, বাহাতে কোন প্রকার অর্থের সংস্তব থাকে না অর্থাৎ याहा मानव-मरन रकान श्रकात श्रनार्थत हिंद मश्रव कतिएक शारत नों, त्मेर मकल नक स्विम काजीय व्यवः देशबरे व्यवाखब काजि 'व्यक्तः করণ'। মুরজ, মৃদক্ষ, কাংস্যা, করতাল, ভূরী, ভেরী প্রভৃতির শব্দ এই ধ্বনি-জাতীয় এবং অম্মদাদির নিকট পাশব-শব্দপ্ত ঐ ধ্বনি-জাতীয়। মহ্য্যকণ্ঠ-বিনিৰ্গত শব্দ যদি বৃদ্ধিপূৰ্বক বা সংশ্বারপূৰ্বক নিৰ্গত না हम्, তाहा इटेटल ८म मक्छ भागव मटक्त नगाम स्वनि-काठीम हहेटत। যথা—অতিবালক, অত্যুদ্মত্ত ও রোগবিশেষগ্রস্ত মন্থুব্যের ই্যা—হুঁ— জ্যা—জ্ৰু—প্ৰভৃতি শক্ষ বে শক বৃদ্ধি পূৰ্বক মানব কণ্ঠ হইতে বিনিঃস্ত হয় এবং অর্থের সহিত যে শব্দের সম্পূর্ণ সংস্তৰ আছে, অর্থাৎ যে শব্দ দারা মানব-মনে কোনো না কোনো বস্তুর আকরি [ছবি] সন্নিপত্তিত হয়, সেই সকল শব্দকে 'বৰ্ণ শব্দ' বা 'ব্যক্তশব্দ' বলা বায়। এই অসীম-মহিমাবিত বর্ণশব্দ বারা কবিরা প্রাম, নগর, পরী ঘট্টালিকা এবং স্থ্ৰ, হুঃখ, লোভ, মোহ, কাম, ক্ৰোধ, ভয় প্ৰভৃতি বহুবিধ মানসিক ভাবের ছবি খনাের মনে আহিত করিয়া থাকেন। বস্তুর বর্ণনা সিদ্ধি হয় বলিয়া এই জাতীয় শব্দের নাম 'বর্ণ শব্দ'। हक्दाता रामन व्यव आकात धकात छेनलिक रस्, धरेक्न वाका-দারাও বস্তুর আকার প্রকার স্কৃতি প্রবগত হওয়া যার, বরং চক্-অপেকা বাকোর গতি অধিক ব্যাপক। চক্-ছারা হথ ছ:থাৰি অন্ত:পদার্থের গ্রহ [জ্ঞান] হয় না, কিন্তু তাহা বাক্যদারা হয়। চকুর্য রা অন্যের অন্তরে ব্যৱ আকার প্রাবিষ্ট করাৰ সাহ না, কিন্তু বাজ্য ছারা

যার। চক্ কেবল নিজ-অধিষ্ঠাতার অনুগত, কিন্তু বাক্য নিজ-অধি-ষ্ঠাতার ন্যায় অন্যেরও অনুগত। বাক্য যদি স্থ-পর সাধারণকে স্থ হংথের ভাগী না করিত, তাহা হইলে লোক অন্যের বঁজ্তার আপনি মোহিত হইত না এবং আপনার বজ্তায় আপনি অনুরক্ত বা বিরক্ত হইত না। বেদে ইন্দ্রিয়নিচ্যের বাহ্য-দর্শিতা বিষয়ে একটি মন্ত্র উক্ত হইয়াছে। যথা—

"पराचि चानि व्यवस्त् सयभुसमात् पराक् प्रस्ति नाऽनराकान्"।

ইন্দ্রিরগণ পরের অনুগত হইল দেখিয়া স্বয়স্ত্র (পরমাত্মা) তাহা-দিগকে হিংসা করিলেন, তদবধি তাহারা আর অন্তরাত্মাকে দেখিতে পায় না। ইহার ভাব এই যে, ইন্দ্রিয় দারা কেবল বাহ্য-দর্শন সিদ্ধি হয়, অন্তঃপদার্থের দর্শন সিদ্ধি হয় না। কিন্তু—

"वाक् वै सब्वें विजानाति सब्वेमैतत् वची विस्ति:।"

অর্থাৎ জগতে পরোক্ষ ও অপরোক্ষ যে কিছু বস্তু আছে, তৎসমন্তই বাক্যের ঐশ্বর্যা অর্থাৎ বাক্য দারা সমস্ত পদার্থেরই উপলব্ধি
সিদ্ধি হয় । পূর্বে কালের ঋষিরা যে, গুরুর নিকট হইতে আত্মসাক্ষাৎকার লাভ করিতেন, তাহা তাঁহারা বাক্য দারাই করিতেন।
সামরা যে সংসার চক্রে ঘূর্ণমান হইতেছি, তাহাও বাক্যের অধীন
হইয়া। অতএব প্রত্যক্ষ ও অনুমানের ন্যায় বাক্যেও একটি অথগুনীয়
প্রামাণ্য আছে, ইহা অবশ্য স্বীকার্য্য।

<sup>\*</sup> বাহ্য ইন্দ্রির অপেকা বাক্যের বিষয় অধিক বটে, কিন্ত অন্তরিন্দ্রির অপেকা নহে। কেন না, যাহা মনের বিষয় মহে, তাহা বাক্যেরও বিষর নহে। মন যে কিছু নির্মাণ করিতে পারে, সে সমন্তই বাক্য প্রকাশ করিতে পারে, ক্রে ইনির ইনির সারে বলা ইনার উদ্দেশ্য।

অভাব অবধারণ করা উচিত নহে; কারণ, অনেক সময়ে আমরা প্রত্যক্ষের অগোচর পদার্থকে যুক্তি দারা সিদ্ধ করিয়া থাকি। যুক্তির অধিকারে আসিল না বলিয়াও অভাব-অবধারণ করা সঙ্গত নহে, কারণ, যুক্তি যাহার ছায়া স্পর্লু করিতেও পারে না, ঈদৃশ কত শত পদার্থ আমরা কত কত সময়ে একমাত্র বিশ্বন্তপুরুষের বাক্যদারা লাভ করিয়া থাকি \*। মনে কর, যদি কোন ভ্রম-প্রমাদ-বিবর্জিত সত্যবক্তা পুরুষ আমাদিগকে বলেন যে "অমৃক স্থানে অমৃক বস্তু নিপ-তিত আছে"। বলিলে, আমাদিগের যদি সেই বস্তুতে আবশ্যক থাকে এমত হয়, তাহা হইলে অবশ্য আমরা সেই বস্তু আহরণের নিমিত্ত ধাবিত হইব। অতিবিশ্বস্তা জননী যদি বলেন "জাও--অমুক স্থানে তোমার ভোজন দ্রব্য প্রস্তুত স্বাছে।" স্কুননী এই কথা বলিলে, তৎ-कारन यनि आभारमत व्युका थारक, जाश श्रेटन आभता उपर उपीप উপদিষ্ট স্থানে গমন করিব; কেন না, ঐ বিশ্বস্তবাক্য শুনিবামাত্র আমাদিগের এরপ দৃঢ় প্রতায় জনিবে যে, "বস্তু তথায় অবশ্য নিপতিত আছে" "ভোজ্য অবশ্য প্রস্তুত আছে।" ঐ বাক্য শ্রবণের পূর্ব্বে আমা-দের ঐ জ্ঞান জন্মে নাই —জন্মিবার সম্ভাবনাও নাই। কারণ, ওরপা জ্ঞান জন্মাইবার অধিকার কি ইল্রিয়, কি যুক্তি, কাহারও নাই। এই মৃহুর্বে দিল্লীতে কি রূপ ঘটনা উপস্থিত আছে—তাহা প্রতাক বা যুক্তি দারা নির্ণয় করিতে পারে এমন সাধ্য কাহার আছে ? যদি

 <sup>&</sup>quot;चवानुषाणामनुमानेन बीधी धूमादिरिव वक्ने:" । [कालिन एव ]
 "चवीन्द्रयौषो प्रवीति रनुमानात् ।
 तचादिप वासिक परिवासासम्बद्ध सिक्स् ॥" [ नेपा-कृष ]

মানব আতির স্থাবিতঃ সে সাধ্য থাকিত, তাহা হইলে আর লিখন পঠন পদ্ধতির উদর হইত না, সংবাদ পদ্ধেরও আবশ্যক থাকিত না। অতএব, চক্ষ্রাদি ইন্সিরের ন্যায় এবং তৎসম্বন্ধ-সমুখ যুক্তির ন্যায়, মৃত্যু বাক্যেও একটি অকাট্য প্রামাণ্য আছে অর্থাৎ প্রত্যক্ষের ন্যায়, বুক্তির ন্যায়, সত্যবাক্যও একটি প্রমাণ বা যথার্থ জ্ঞানের কারণ।

বাক্যের প্রামাণ্য থাকা যদি স্বীকার্য্য ইইল—তবে তাহার সভ্যাসভ্যের রূপ নির্দ্ধানণ করা আবশ্যক। যেহেতু, বাক্য মাত্রই সত্য
হইতে পারে না, বা বাক্য সম্থ জ্ঞান মাত্রই যথার্থ জ্ঞান হইতে পারে
না। ঐক্রিয়ক জ্ঞানের মধ্যে ও যৌক্তিকজ্ঞানের মধ্যে, যেমন শত
শত ভ্রম পুর্কায়িত থাকে, শান্ধ-জ্ঞানের [বাক্য জন্য জ্ঞানের ] মধ্যেও
তেমনি ভ্রম থাকিতে পারে, স্ক্তরাং ইক্রিয় ও ঐক্রিয়ক জ্ঞানের ন্যায়
এবং যুক্তি ও যৌক্তিক জ্ঞানের ন্যায়, শব্দ ও শান্ধ-জ্ঞানেরও পরীক্ষা
করা আবশ্যক। পরীক্ষা করিতে হইলে প্রথমতঃ লক্ষণ নির্দেশ করা
আবশ্যক। সেই আবশ্যকতা বিধায় কাপিল শাস্ত্রে উহার এইরূপ লক্ষণ
নির্দিষ্ট হইয়াছে, 'শায়াঘইয়: য়হুঃ।" অর্থাৎ উপদেশাক্ষক আগ্রক্যাক্যের নাম 'শব্দ' এবং সেই শব্দ-শ্রবণের সমনস্তর যে জ্ঞান জন্মে,
তাহাই 'শান্ধ-জ্ঞান'। এই শান্ধজ্ঞানও অব্যভিচারী ও অভ্যান্ত।

এখন জিজ্ঞাস্য হইবে যে "আগুলানের অর্থ কি? এবং বাক্যেরই বা আগুতা কি ?"—

কাপিল-মতামুদারীরা বলেন 'মাপ্ত'শব্দের অর্থ এই বে, যাহাতে ভ্রম প্রমান প্রভৃতি জৈবিক-দোষের আশকা নাই, তাহাই আগুবাকা। বৈষর-সাংখ্য ও উপনিষর আচার্য্যেরা বলেন, আগুতা বাক্যের নহে, আগুতা পুরুষের। জীব, ভ্রম-প্রমান-ইক্রিয়াপাট্র (ইক্রিয়ের লোব ] বিপ্রালীপ্দা [প্রভারণেক্ছা ] প্রভৃতি কতকগুলি সহজাত হুই
লোবে দ্বিত থাকে। যে প্রায়ে ঐ দকল জৈবিক দোষের অভাব
আছে, দেই প্রুবই আপ্র প্রুব এবং তদীয় বাকোর নাম 'আপ্রবাক্য'। এই আপ্র প্রুব যাহা উপদেশ করেন, তাহা দত্য, অভ্রাপ্ত
ও অব্যভিচারী। আপ্র-প্রুব্ধ হুর কিছু বলেন, তৎসমন্তই সভ্য বটে,
কিন্তু তর্মধ্যে যে অংশ উপদেশাত্মক, প্রামাণ্য সেই অংশেই বাস
করে; অপরাংশ তাহার অমুগত হইয়া সেই প্রামাণ্যের বা উপদিশ্যমান অংশের উত্তেজনা করে। [উদাহরণ পশ্চাৎ ব্যক্ত হইবে]

জগতে এমন আগু-পুরুষ কে আছে—गাঁহাতে পূর্বোলিখিত লোষের সম্পর্ক নাই ?

সেশ্ব-সাংখা ও ঈশ্বানুগত অন্যান্য দার্শনিক পুরুষেরা বলেন,
এক আপ্তপুরুষ ঈশ্বর, আর আপ্তপুরুষ যোগজ-সামর্থবোন্ উৎকৃষ্ট
সত্ত যোগি পুরুষ [ যোগসামর্থ্যে যাঁহাদের আশ্বা দোবসম্পর্ক শূন্য
হইয়াছে ] ইহাঁদের উপদেশ কদাচ অসত্য হয় না। ইহাঁদের উপদেশের উপর সম্পূর্ণ আশ্বা নির্ভর করা যাইতে পারে। পরস্ক প্রার্জ্ণ
তিক মন্থব্যের উপদেশের উপর কশ্বই সম্পূর্ণ বিশ্বাস নিক্ষেপ করা
যাইতে পারে না।

নৈরায়িকেরা বলেন, ক্লখনের বাকাই হউক—আর বোপিপ্রবের বাকাই হউক—যে বাক্য আকাজ্ঞা, আসন্তি ও বোগ্যতাঅত্নারে উচ্চারিত না হয় এবং যাহার কোন তাৎপর্য্য দৃষ্ট হয় না,—
নে বাক্যের আগুতা কমিন্ কালেও নাই। আকাজ্ঞা, আসন্তি ও
বোগ্যতা,—এই সমন্তর, আর তাৎপর্য্য, যে কোন ব্যক্তির বাক্যে
থাকিবে ভাহারই বাক্য 'আগু বাক্য' হইবে, ভাহারই বাক্যে বিশাস

নিক্ষেপ করা যাইবে, নচেৎ উক্ত-সম্বন্ধত্তর রহিত অর্থাৎ অসম্বন্ধ ও তাৎপর্য্য শূন্য ঈশ্বরের বাক্যেও বিশ্বাসন্করা যাইতে পারে না।

একণে আকাজ্জা কি ? বোগ্যতা কি ? আসন্তিই বা কি ?— এতবিধয়ে মনোযোগ কর—

আকাজ্ঞা,—একটি শব্দ উচ্চারণ করিলে, তাহার অর্থ-সম্পূর্ণের
নিমিত্ত দে শব্দান্তরের সংযোজন করার আবশ্যক হয়, সেই আবশ্যকভাবের নাম আকাজ্ঞা। যথা 'রাম' বা 'রামের' এবপ্রাকার শব্দ
উচ্চারণ করিলে, রাম বা রামের কি ?—এই রূপ জিজ্ঞাসা জন্মে।
ইহারই নাম আকাজ্ঞা। এই আকাজ্ঞার পূর্ত্তি করিবার নিমিত্ত, ঐ
উচ্চারিত বাক্যের অবয়বে 'আছেন' বা 'পূত্র' প্রভৃতি শব্দের সংযোজন করা আবশ্যক হয়। কর্মন কথন বাহিরে ঐরূপ শব্দ-সংযোজন
বা উচ্চারণ করিবার আবশ্যক হয় না, মনে মনে উদয় হইয়াই উহা
আকাজ্ঞার নির্ত্তি করিয়া থাকে।

আসত্তি,—যতগুলি শক্ষ উচ্চারণ করিয়া একটি বস্তু বোধক বাক্য নির্মাণ করিতে হইবে—সেই সমস্ত শব্দের পরস্পার সম্বন্ধ রাথিয়া, পর পর বিনা-বিলম্বে উচ্চারণ করার নাম আসত্তি। এই আসভিই বাক্যার্থ বোধের কারণ। শক্ষ সকল আসত্তি-ক্রেমে উচ্চারিত না হইলে অর্থাৎ আজ্বলিলাম 'রাম' আর কাল বুলিব 'আছেন' এরপ ব্যবহিত উচ্চারণ করিলে তাহা কোন অর্থের প্রকাশক হইবে না।

যোগ্যতা,— আকাজ্ঞা ও আসত্তি-অনুসারে শব্দরাশি উচ্চারণ করিলেই কোন না কোন অর্থের প্রকাশ পাইবে, কিন্তু সেই প্রকাশ্য-মান অর্থ রাদি অযোগ্য হয়, তাহা হইলে বৃদ্ধিতে হইবে যে, সে বাক্যে বোগ্যতা নাই। এতাদৃশ বাক্যকেই লোকে অযোগ্য বাক্য বলে। কি হইলে যোগ্য বাক্য হয় ?—আর কিম্বিধ অর্থ হইলেই বা তাহাকে যোগ্য অর্থ বলা যায় ?—

যে বাক্যের অর্থ, প্রত্যক্ষ বা যুক্তির অবিরোধী—সেই বাকাই বোগ্য বাক্য এবং তাহারই অর্থ ঘোগ্য অর্থ; যথা—"এই খ্রী বন্ধ্যা," এই বাকাট যোগ্য এবং ইহার প্লর্থও যোগ্য অর্থ; কেননা, ইহা প্রত্যক্ষ বা যুক্তির বিরোধী নহে। যাহার অর্থ প্রত্যক্ষ বা যুক্তির সম্পূর্ণ বিরুদ্ধ, সেই বাক্যই অযোগ্য বাক্য; যথা—"এই ব্যক্তির জননী বন্ধ্যা"—এই বাক্যটি কি যুক্তি, কি প্রত্যক্ষ,সর্বাংশেই সম্পূর্ণ বিরুদ্ধ।

তাৎপর্য্য,—বক্তার অভিপ্রায় অর্থাৎ মনোগত ভাব-বিশেষকে শাস্ত্র কারেরা 'তাৎপর্যা' নামে উল্লেখ করিয়া থাকেন। এই তাৎ-পর্য্য ই শাক্-জ্ঞানের প্রধান অঙ্গ। যে বাক্যের কোন তাৎপর্য্য নাই. অথবা উপলব্ধি হয় না, সে বাক্য আকাজ্ঞা, আসত্তি ও যোগাতা অনুসারে উচ্চারিত হইলেও কার্য্যকারী হয় না। কিন্তু এক মাত্র তাৎপর্য্যের বলে যোগ্যভা বিহীন বাক্যও সাধু বলিয়া সমাদৃত হুটতে পারে। মনে কর—'ইহার জননী বন্ধ্যা'—এই বাকাটি নিতান্ত অবোগ্য হইলেও বক্তার যদি একপে বলিবার কোন তাৎপর্যা থাকে—তাহা হইলে ঐ বাক্য কদাচ অগ্রাহ্য হইবে না: ববং, উহা কোন উৎকৃষ্ট ভাবের ব্যঞ্জক হইবে। অতএক তাৎপর্য্যই বাক্যের সার: তাৎপর্য্য-বোধই ঔপদেশিক জ্ঞানের প্রাণ, তাৎপর্য্য-ব্যতিরেকে বাক্যের বা वाक्यार्थित क्वांन रहेरक शास्त्र ना । क्वांक: निष्ठर्ष अहे स्य क्वांकाका, আসন্তি, যোগ্যতা ও তাৎপর্য্য,—এই চারি প্রকার সমন্ধ সত্তে আবদ্ধ य ताका, तारे ताकारे वाश ताका ; उद्धित व्यमाध्यकात वाश्वतीका এ জগতে নাই।

"আগু বাক্যও বথার্থ জ্ঞানের জনক"—এতদ্বটিত তিনটি মত বলা হইল। এতৎসহদ্ধে আরও মত আছে, তাহা আর বলিবার আবশ্যক নাই। কেন না, আগু-বাক্যের লক্ষণ-ঘটিত মত যতই কেন থাকুক না, সকল মতেই বেদ বাক্যের আগুর্তী স্বীকার আছে। এমন কি,তৎকালের সমস্ত আস্তিক সুম্প্রদায়ই বেদের নামে শিরোনমন করিতেন।

ভারতবর্ষীয় প্রাচীন শ্ববিদিগের বৃদ্ধি যতই তীব্র—যতই স্ক্সবস্তুর প্রহণক্ষমা থাকুক — দেখা যায় বেদের নিকট সকলকারই বৃদ্ধি কুঠিত হইয়াছিল। বেদের নিকট তাঁহাদের বৃদ্ধি যে কেন কুষ্ঠিত হইয়াছিল -কে বলিতে পরে? তাঁহারা যে বেদকে অভ্রান্ত মনে করিতেন, করিতেন কি না অথবা কেন করিতেন ? তাহা তাঁহারাই জানেন। ফল, ভাঁহাদিগের লিখনভঙ্গী দেথিয়া আমাদিগকে সিদ্ধান্ত করিতে হয় যে তাঁহারা বেদবাক্যকে অভ্রান্তবাক্য বলিয়াই জানিতেন। কিন্তু সে পক্ষে [বেদের আপ্রভাপক্ষে]যে সকল হেতুবাদ দেখিতে পাই—সে সমস্ত এক্ষণকার লোকের অশ্রদ্ধান্ধন্দিত জড়-বৃদ্ধিতে অকিঞ্চিৎকর বলিয়া প্রতীয়নান হয় স্থতরাং সে সকল উদ্বাটন করিয়া এক্ষণে লেখনী क्य कता दूथा। ভবে এই মাত্র বলিলেই পর্যাপ্ত হয় যে, ঋষিদিগের লেখা দেখিয়া বোধ হয়, ঋষিদিগের ব্লিখাদে ও সিদ্ধান্তে "বেদ অপৌ-রচনা বাক্য নহে।"

আশ্চর্যা! অম্মদাদির মনে বেদের অপৌক্ষবেরত বিরুদ্ধে বে স্কল তকের উদয় হয়, অধিদিগের মনেও সেই সমস্ত বিতর্কের উদয় ছইয়াছিল; তথাপি তাঁহারা আমাদের ন্যায় বেদের পৌক্ষেরত শহা করেন নাই; প্রত্যুত, পৌরুষেরত্ব পক্ষ খণ্ডন করিয়া অপৌরুষেরত্ব পক্ষই স্থান্থির করিয়া গিয়াছেন।

ঋষিদিগের মনে বেদের অপৌরুবেরত্ব-বিরুদ্ধে যে সকল আশস্কার উদর হইরাছিল,তক্তাবতের মধ্য হইতে হৃটি চারিটি আশকা মাত্র নিমে প্রদর্শিত হইতেছে, দৃষ্টি কর—

'বেদ অপৌরুষেয় নহে'—'কঠাদি ঋষিরাই উহার প্রণেতা'— ' रेविषिक मञ्ज वा बाक्षान-छानि यथन श्विषितिशत नाम-धाम-कार्या कला-পাদি ঘটিত, তথন ঋষিরাই বেদের রচয়িতা'—'আদিম কালের ঋষিরা সময়ে সময়ে যে সকল আধ্যাত্মিক, আধিভৌতিক ও আধিদৈবিক ঘটনা বা ব্যাপারামুসারী মনোভাব সকল বর্ণন দারা ব্যক্ত করিতেন, কালক্রমে সেই সকল বাক্য 'বেদ' নামে পরিগণিত হইয়াছে,স্লতরাং বেদ পুরুষ নির্মিত, কদাপি অপৌরুষেয় নছে'—অপিচ 'বেদ ুষ্থন কতকগুলি বাক্যের স্মষ্টিমাত্র, তথন উহা কোন বাগিল্রিয়বান্ মনুষা इटेट উৎপन्न इटेन्नाइ मत्मर नारे। जेयंत्र जन्मानित नात्र देखिन-বিশিষ্ট নহেন, স্থতরাং ঈশ্বর হইতে বাক্য উচ্চারিত হয় না, স্বয়ং উচ্চারিতও হয় না'—'বিশেষতঃ বেদের মধ্যে বছতর প্রলাপ বাক্য আছে,বেদ অভ্ৰান্ত হইলে উহাতে প্ৰলাপ ৰাক্য থাকিবে কেন ?'--'যে সকল यांग यक्त, त्य ज्ञ कि क्षां क्लांभ, त्य त्य क्लां निमिन्ड व्यक्तिन করিতে বেদে উপদিষ্ট হইয়াছে, সমাক্ প্রকারে অফুষ্ঠান করিলেও তাহার একটিতেও ফল-সংযোগ দৃষ্ট হয় না স্ক্তরাং বেদ আগু বাকা নহে' ইত্যাদি \*।

<sup>&</sup>quot;वेदांबेंने सक्तिनमें प्रवाखाः" "पौरवियाबीदना इति वकामः, अस्तिक्रष्टपासाः क्रतका बेदा ददानीनानाः, - क्रबं पुनः क्रतका वेदाः ? - बतः

এইরপে ঋষিরাও বেদের অপৌরুষেয়ছ-বিরুদ্ধে ক্থিতবিধ তর্ক
বিতর্কের উদ্ভাবন্ধ করিয়াছিলেন। এমন কি, কপিল ও মহু প্রভৃতি,
বাঁহারা আদিমতম ঋষি,তাঁহারাও এবস্প্রকার আশক্ষা সকল অবতারণ
করিয়াছিলেন; কিন্তু তাঁহারা কেহই পৌরুষেয়ত্ব পক্ষ স্বীকার করেন
নাই, প্রভ্যুত বেদ অপৌরুষেয়, নিতা ও স্বতঃপ্রমাণ বলিয়া গিয়াছেন। ঋষিরা যে কি জন্য বেদের এত দূর পক্ষপাতী—তাহা কে
বলতে পারে? ফল,আর্যাজাতির মধ্যে যাঁহারা ঋষি নাম ধারণ করিয়াছিলেন, তাঁহাদিগের মধ্যে অনুসন্ধান করিলে বরং তুই এক জন
ঈর্ষরাপলাপকারী ঋষি পাওয়া যাইবে—তথাপি বেদের অবমাননাকারী
ঋষি এক জনও পাওয়া যাইবে না।

## বেদ-শান্তের সত্যোদ্ধার প্রণালী।

ঋষিরা বেদ-পূরুষের অভ্রাস্ততা ও তদীয় বাক্য-প্রতীত অর্থের অব্যভিচারিতা স্বীকার করিতেন বটে, কিন্তু তাই বলিয়া যে তাঁহারা

पुरुषाखाः, — पृष्णेय हि समाखायनी बेदाः — काठकं, कालापकं, पैप्पला-दकं, मीदगल्यं इत्येतमादि, — क्यां ग्रब्द्ध पृष्णः कार्यः ग्रब्दः" — "बनिख दर्शनाच" — "जनन सरण वत्यय वेदार्थाः, — 'ववरः प्रावाइविरकामयत' 'क्मुक्विन्दुरीहालिकरकामयत' इत्येवमादैयः, उद्दालकस्यापत्यं गम्यते भौद्धा-लिकः, यद्येवं, प्राक् भौद्धालिक-जन्मनी नायं यत्यो भूतपूर्वः" — "वनस्यतयः सम्मासत, सर्पाः सतमासतः" इत्यादि वाक्यमुन्मत्तवाक्यमदृशः कथन ? — "अरद्भवो गायति मत्तकानि" कथन्नाम जरद्भवी गायत् ? कथं वा वनस्यतयः सर्पा वा सतमासी न् ? " — "न नित्यत्वं वेदानां कार्यस्य मुतः" 'कृत्वा सन्दर्भ स्वद्धाराये केन विदेदाः प्रणीताः' — "मनियतः ग्रन्दः, कर्यकान्ते प्रजाद-र्यमात् इत्यादि [देक्पिनि ७ भवन वांभी ]।

বেদের বথাক্রত অর্থের প্রামাণ্য স্থীকার করিতেন, এরপ নহে।
অর্থাৎ বেদ-বাক্য গুলি আরুন্তি করিবা মাত্র যে অক্ররি প্রতীতি হয়,
দেই অর্থই যে ঠিক্, ঋষিরা এরপ মনে করিতেন না। তাঁহারা বলেন,
"অথানী ঘর্মান্তরান্তা" "অথানী রক্ষা জিয়ান্তা"—অগ্রে বেদ অধ্যয়ন কর,
পরে অধীতবেদ হইতে আপাত-লব্ধ অর্থের ধারণ কর—পশ্চাৎ দেই
সকল অর্থের বিচার কর—বিচার করিলে অন্তর্লীন [লুক্কায়িত] অসতাাংশের পরিহার হইবেক—অসত্যের পরিহার হইলেই সত্যাংশ
প্রকাশ পাইবে—দেই প্রক্ষারিত সত্যাংশ বাহা বলিবে,তোমরা তাহাই
করিবে। তাহারই সত্যতা, তাহারই অভান্ততা ও তাহারই আপ্রতা।
বিচার-পৃত অর্থের অনুসরণ করিলে মনুব্যকে প্রতারিত হইতে হয়
না, কিন্তু অবিচারিত অর্থের অনুগত হইলে মনুব্যকে অবশাই
প্রতারিত হইতে হয় \*।

বাক্যবিচার সম্বন্ধে ঋষিদিগের মনোভাব এই বে, বেদ-বীক্যই হউক—আর লৌকিক-বাক্যই হউক—কোন বাক্যই তুল্য ভঙ্গীর বা ভুলাপদ্ধতির অনুগত নহে। বাক্য মাত্রেরই ভঙ্গী, সামর্থা, গতি ও বিন্যাম-পরিপাটী পরস্পর বিভিন্ন। স্কতরাং সেই ভিন্নতা-অনুসারে বাক্য-রাশিকে বিভিন্ন শ্রেণীর অনুগত করিয়া অর্থ কল্পনা করিতে হয়। পশ্চাৎ তাহাতে তর্কসংযোগ করিয়া, ভিন্ন ভিন্ন অর্থের সম্বন্ধ ও বাব্দলন করিতে হয়; তাহা হইলেই রাশীকৃত বাক্যের মধ্য হুইতে সারার্থ গ্রহণের উপায় প্রকটিত হুইতে পারে।

ঋষিরা বেদ-চর্চ্চা করিয়া যেরূপ পদ্তিতে বেদ-বাক্য সকলের

<sup>\* &</sup>quot;अपरीचा प्रवर्तमानीऽ चें।विष्टनाते इनर्घचातुवात्।" [मीमाःना छाषा ]

বিভাগ করতঃ অর্থ সংগ্রহ করিতেন, এন্থলে—অন্ততঃ তাহার কির-দংশও বলা আব্দাক হইতেছে।

রাশীভূত বেদ-বাক্য সকলকে প্রথমতঃ ছই ভাগে বিভক্ত কর।
এক ভাগ বিধি, অপর ভাগ অর্থবাদ। বিধি ছই প্রকার। প্রবর্ত্তক
বিধি ও নিবর্ত্তক বিধি। প্রবর্ত্তক বিধি 'বিধান' নামে, আর নিবর্ত্তক
বিধি 'নিষেধ' নামে বিখ্যাত। দেখিতে পাইবে যে, প্রবর্ত্তকবিধি
গুলি মনুষ্যকে বিধের পদার্থে প্রবর্ত্তিত করিবার জন্য ব্যাকুল, আর
নিবর্ত্তক—জাতীর বিধি গুলি, নিষিদ্ধ কার্য্য হইতে মনুষ্যকে নির্ত্ত
রাথিবার জন্য শশ-বাস্ত।

অর্থবাদ ও ছই প্রকার। স্থতার্থবাদ ও নিন্দার্থবাদ। স্থতার্থবাদ শুলি প্রবর্ত্তক-বিধির পোষকতা করে, আর নিন্দার্থবাদ শুলি নিবর্ত্তক-বিধির উত্তেজনা করে। এই অর্থবাদ-দ্বরের আবার তিন প্রকার ভেদ আছে। শুণবাদ, অমুবাদ, আর ভূতার্থবাদ। ইহার বিস্তার, সম্ভ-বতঃ প্রদর্শিত হইতেছে, মনোনিবেশ কর—

প্রবর্ত্তকবিধিই হউক—আর নিবর্ত্তকবিধিই হউক;—থগু বাকাই হউক—আর আখ্যারিকা বাকাই হউক;—বাক্য-রাশির মধ্যে যে অংশ উপদেশাত্মক, সেই অংশের নাম বিধি। তথাধ্যে যে বিধি কার্য্য-প্রবৃত্তির উত্তেজক, সেই সকল বিধি প্রবর্ত্তক-জাতীয়, আর যাহা নিবৃত্তির প্রযোজক, তাহা নিবর্ত্তক বা নিষেধ জাতীয়। "কুর্য্যা" করিবেক, "কুরু" কর,—"কর্ত্তবাঃ" করা আবশ্যক,—"করণীয়ঃ" করিবার যোগ্যা,—"ক্তে শুভন্তবতি" করিলে মঙ্গল হইবে,—ইত্যাদি প্রকার বাক্যজাত প্রবর্ত্তক বিধি-জাতীয়। আর "ন কুর্যাৎ" করিবেক না,—"ন কর্ত্তবাঃ" করিও না বা করা অন্ত্রিত,—"ক্তে নরকঃ

था। अशाखि देश कतिता कहें शहित,—हें जानि थकांत्र वाका नकने . নিবর্ত্তক বা নিষেধবিধি-জাতীয়।

এই দ্বিবিধ বিধিকে পৃষ্টি করিবার নিমিন্ত, দৃঢ় রাখিবার নিমিন্ত, কতক গুলি উত্তেজক বাক্য এবং উত্তেজক আখ্যায়িকা তৎসঙ্গে যোগ দেওয়া থাকে। সেই সকল অংশের নাম অর্থবাদ। বিধি যেমন ছিবিশ, তেমনি উত্তেজক-অর্থবাদগুলিও দ্বিবিধ। স্তুত্যর্থবাদ ও নিন্দার্থবাদ। "बर्याय पृयोजनसिद्धये वाद: कथनम्"—ध्यादाजन [उत्कना] त्रिक्षि लका कंत्रिया (य किছू वेला यांग्र, मिटे नक लिंद्र नाम अर्थवान। हेरावहे রিভাগ স্বত্যর্থবাদ ও নিন্দার্থবাদ। প্রশংসা বাক্য বা প্রশংসাবাদ, ष्यात के खुछार्थताम, वकरे कथा। ष्यात निकावहन छ निकार्थताम, তুল্য কথা। আরোপিত গুণ কথনের নাম স্তৃতি বা প্রশংসা, আর আরোপিত দোষ কথনের নাম নিন্দা বা গর্হণা। ইহা মনে রূখিতে श्रुटिव ।

পূর্বেবলা হইয়াছে "স্বত্যর্থবাদ গুলি প্রবর্ত্তক বিধির পোৰ-कठा करत, जात्र निनार्थिताम श्वीन निवर्त्तक विधित महात्रठा करत ।" এই পোষকতা সহায়তা বা উত্তেজকতা যে কিরূপ তাহাও বিবেচনা করা আবশাক।

🛩 বৈদ বাক্য রাজাদিগের আজা-বাক্যের ন্যায় নহে। রাজা যেমন "ইহা কর"—"উহা করিও না" এই মাত্র বলিয়াই নিশ্চিন্ত থাকিতে পারেন, দে বিষয়ে লোকের প্রবৃত্তি জন্মাইবার নিমিত্ত গাঁছার আর উপায়ান্তরের উদ্ভাবন করিতে হয় না, বাক্যাড়ম্বর বা প্রয়াস ব্যয় করিতে হর না, বেদ-বক্তার সম্বন্ধে সেরপে নিয়ম খাটে না। বেদ-ৰক্তার সিপাই নাই—শান্ত্রীও নাই। তিনি কাহাকে মারিতে পারিবেন

না, ফাটক দিতেও পারিবেন না। অথচ তাঁহাকে তত্তৎকার্য্যে আবদ্ধ রাথিতে হইবে—প্রত্যেক উপদেষ্টব্য বিষয়ে লোকের প্রবৃত্তি বা নিবৃত্তি জন্মাইতে হইবে। তিনি কি করেন, "কর" বা "করিও না" এই মাত্র বলিলে, পাছে কেহ তাহা না ওনে, এই ভয়ে লগত্যা তাঁহাকে সমস্ত উপদেশ গুলিকে ফলাফল সংযুক্ত করিয়া স্তুতি নিন্দা বা পুরস্কার ভিরস্কার পরিপূর্ণ করিয়া উপদেশ করিতে হইরাছে 🖊 বাক্যের শক্তি, কিন্ধপে ৰাক্য বা বাক্যবিন্যাস প্ৰারা তাৎকালিক লোকদিগকে কতদ্র বশীভূত করা যায়—ভ্লান যায়—মোহিত করিয়া রাখা যায়—তাহা ভাঁহারা দেরপ বৃঝিভেন,তদন্ত্সারেই তাঁহারা শাস্ত্র রচনা করিয়াছেন। অতএব যে সকল কর্ম কর্ত্তব্য বলিয়া উপদিষ্ট হইয়াছে, বা অকর্ত্তব্য विनिया निषिष्क श्रेयां ए, उद्योवराज्य निथिष्ठ कनाकन (य ममस्टेरे किक् इंटर्स् अक्रु नर्ह। रकन ना, उंशरमध्या विषया फलाकल मः रवांश कवा কেবল লোকের তত্তৎকার্য্যে কচি জ্মাইবার নিমিত্ত। মহর্ষি বাাস বলিয়াছেন "রোচনার্থা ফলশ্রতিং" মহুষোর কার্যাপ্রবৃত্তিতা ও অকার্য্য-নিবৃত্তিতা দাধনের নিমিত্তই ফলের উল্লেখ করা হয়।

> "पिव निम्बं प्रदास्थानि खलु ते खन्छ-लङ्ड्कम्। पिवैवसुक्तः पिवति न फलं तावदेव तु॥" [भौभाःमा अछ]

পুত্রের আরোগ্যকামী পিতা যেম্ন নানাবিধ গুলোভন দ্বারা শিশু সন্থানকে তিক্রাবাদ ঔষধ দেবনে প্রব্রত করান, প্রজাবর্গের কুশলকামী শান্তও তেমনি অজান প্রজাদিগকে ফলাফলের লোভ দেখাইয়া সংকার্য্যে প্রবিত্তি ও অকার্য্য হইতে নিবৃত্তি রাখিবার চেন্তঃ পান। তিক্ত ভোজন করা হইলে পিতা যেমন বালককে মোদক প্রভৃতি স্বীকৃত লোভা বন্ত প্রদান করেন শা, শান্তও তেমনি উপদিষ্ট

কার্য্যের অনুষ্ঠাতাকে যথোক্ত ফল প্রদান করেন না। যেমন পিতার ইচ্ছা পুত্ৰ অরোগী হউক, তেমনি শাস্ত্রেরও ইচ্ছা প্রজা সকল শাস্তি লাভ করুক। পিতার প্ররোচনায় তিক্তাস্বাদ ওবধ সেবন করিলে পুত্র যেমন কেবল আরোগ্য লাভই করে, মোদক পায় না, সেইরূপ, শাজের প্ররোচনায় মন্ত্র্য্য শাজ্রোপদিষ্ট পথে গমন করিলে বাহ্যিক বা আধ্যাত্মিক কোন প্রকার না কোঁন প্রকার কুশল লাভ করে, অন্য ফল পায় না। "প্রতিপদি কুমাণ্ডং নাম্মীয়াৎ" প্রতিপত্তিথিতে কুমাও ভক্ষণ করিবেক না। এই একটি বিধি অর্থাৎ উপদেশাত্মক बाका। পाছে কেছ এই উপদেশ উল্লন্ত্রন করিয়া অকুশলী হয়, এই ভয়ে শাস্ত্র, উহার গাত্তে একট্টি নিন্দার্থবাদ সংলগ্ন করিয়া দিলেন "কুম্বাণ্ডে চার্থহানিঃসাাৎ" যে প্রতিপত্তিথিতে কুম্বাণ্ড ভক্ষণ করি-বেক, তাহার অর্থ বিনাশ হইবে। বস্তুতঃ কথিত সিদ্ধান্তের অুনুসারে বুৰিতে হইবে যে ঐ অর্থবাদ বাকাটি কেবল প্রতিপত্তিথিতে লাক-দিগকে কুমাও ভক্ষণ হইতে নিবৃত্ত রাথিবার চেষ্টা করিতেছে মাত্র, কুলাও-ভোক্তার অর্থ বিনাশ করিবার চেষ্টা পাইভেছে ন।। ফলত: উক্ত উপদেশ বাক্যের মর্ম এই যে, প্রতিপত্তিখিতে কুল্লাও ভক্ষণ করিলে রাস্তবিক কোন অপকার না হউক, ভক্ষণ না করিলে শারীরিক বা মানসিক কোন প্রকার না কোন প্রকার উপকার वाटि ।

প্রভাগ বাক্যের উপর ভক্ত-প্রধের অচলা ভক্তি ও বিশাস থাকার তাহারা বেমন প্রভূবাক্য সকল শিরোধার্য করভঃ বহন করে—সেইরপ, শাল্ল-ভক্ত ব্যক্তিরা বেন উক্ত কথার উপর ভক্তি ও বিশাস নিহিত করিয়া কুমাওভোজনে নিতৃত থাকিলেন, কিছু বাহার শাত্রের ভক্ত নহেন, অনুগত নহেন, তাঁহারা কেন নিবৃত্ত থাকিবেন?
বরং তাঁহারা এই বলিরা শাস্ত্রকে অনুযোগ করিবেন যে, " শাস্ত্র উক্ত তিথিতে কুমাও ভক্ষণাভক্ষণের দোব গুণ অবগত, আছেন কি না সন্দেহ ?—যদি থাকেন, গোপন করিবার প্রয়োজন কি? —তোমরা স্বছন্দে কুমড়া থাও—খুংলে কি হইবে? কিছুই হইবে না—উহা কেবল বোকা ভূলান কথা সাত্র"।

পরভাবী অশ্রদাল তর্জদাল তপ্তশোণিত ভবিষাৎ-প্রবেরা মে শাস্তকে এই বলিয়া তিরস্কার করিবে—শাস্ত্র তাহা বৃথিতে পারিয়া ছিলেন। কারণ, ঐ রূপ অন্নোগ বাক্য লক্ষ্য করিয়া নানা শাস্ত্রের নানা ছানে কটাক্ষ-ক্ষেপ দৃষ্ট হয়। ফল, থাদ্যাথাদোর সহিত শরী-রের, মনের, জ্ঞানের, ধর্মের যে ঘনিষ্ট সম্বন্ধ আছে, সে সমস্ত প্রদর্শন করিষ্ট্রীত হইলে স্বতন্ত্র একটি পুস্তক নির্মাণ করিতে হয় এবং তাহা এ প্রকের উদ্দেশ্য নহে। স্কৃতরাং তাহা পরিত্যক্ত হইল,—পাঠক কর্ম ক্ষমা করিবেন।

ভিষ্ঠ । লোক মধ্যে এই এক স্থির সিদ্ধান্ত আছে যে "ভাল লোকে যাহা উপদেশ করে—তাহার কোন ভাল ফল আছে। আর যাহা নিষেধ করে, তাহার কোন মল ফল আছে"। এই লৌকিক সিদ্ধান্তের অনুসারেই বৈদিক বাক্যের সিদ্ধান্ত হয়। সাধু মন্থ্রোরা বেমন লোককে স্থকার্য্যে প্রবৃত্ত করিবার নিমিত্ত নানাবিধ ফলেয় উল্লেখ,

<sup>\*</sup> পূর্ককালের তুই একটি বিধি-নিবেধের মর্ম এক্ষণকার বৈজ্ঞানিক পণ্ডিতের।
কলনা বারা বাহির করিতেছেন। ১৭৯৪। ৯৫ শকের তন্ধবোধনীপত্রিকার "আব্য ক্রিনিগের তাড়িত্ বিবর্কজান" শীর্ক অন্তাবে কতক গুলি তাব প্রকাশিক ক্রিনিছে এবং অন্যান্য সমরে অন্যান্য প্রকার শারীর বর্ম অবেক প্রকৃতিত হই-লাছে এবং এখনও হইতেছে।

परिनाद व्याधान, व्याधादिकात तहना, मृद्यां व्यव्यत विद्यान करतन ; শান্তও ঠিক্ সেই রূপ করেন। তন্মধ্যে উপদেশাস্থক অংশই বেমন লোক-বাক্যের সার, সেই রূপ শাস্ত্র-বাক্যেরও সার উপদেশ। বাক্য-রাশির মধ্যে উপদেষ্টব্য অংশের পোষকতাকারী ঘটনা বা আখ্যায়িকাত্মক বাক্যান্তর গুলি বেমন কদাচিৎ সত্যও হয়, কদাচিৎ মিথ্যাও হয়, বেদ-বাক্যেরও ঠিক্সেই রূপ হয়। এই বিবেচনায় ঋষিরা, উপদেশাত্মক শাস্ত্র ভাগের উত্তেজক ঘটনাথানি, ইতিহাস वर्धन, वा वञ्चनकि कथन ऋश आर्थवानिक अःग मकनरक विधा বিভক্ত করিয়া তাহার তাৎপর্যা নির্ণয় এবং সত্যাসত্যের অবধারণ क्ति छन। त्नरे छिन श्रकाद्वत्र अक श्रकाद्वत्र नाम अनवाम, দ্বিতীয় প্রকারের নাম অনুবাদ, তৃতীয় প্রকারের নাম ভূতার্থবাদ। ইহা পূর্বে বলা হইয়াছে, একণে তাহারই মর্ম প্রকট করা যাইতেছে।

खनवान-"विद्रार्थ खनवानः म्यार" य व्यर्थवातः बैठाक-वा युक्ति-विक्रक भागार्थत्र वा घर्षेनात मध्यव पृष्ठे श्रेटर, छाशांत्र नाम खनवाम। এই গুণবাদ-জাতীয় অর্থবাদের বর্ণনীয় অক্ষরার্থ অংশ অস্ত্য; কেন না উপদেশ্য বিষয়ে লোকের প্রবৃত্তি বা নিবৃত্তি উৎপা-দনের নিমিন্তই ইহার জন্ম স্থতরাং উপদেশ্য বিবরের প্রশংসা করাই ইহার সতা।

व्यमूतान-"व्यम्तारनाश्त्रपातिराज" दय व्यर्थनाम दक्तन विकास विवदम्बर्धे कथा विद्या, छाहाद नाम अञ्चला । अहे अञ्चलि अधिक अर्थवात्मत्र नक्गाःम ও वर्गनीय बःम উভয়ই मछा। यनिও विकार রিষয়ের উপদেশ করা নিপায়োজন, তথাপি ভাহার কোন সভর কল আছে বুঝিতে হইবে অৰ্থাৎ বেখানে বেখানে তাদুশ বৰ্ণনা বা উপ- দেশ আছে, সেই সেই স্থানে অবশ্য কোন প্রকার স্বতন্ত্র অপরিজ্ঞাত বিষয়ের উপদেশ আছে বুঝিতে হইবে।

ভূতার্থবাদ— "ভূতার্থবাদস্তদ্ধানাং" যে অর্থবাদে প্রভাক্ষ বা युक्ति विक्रक कथा नारे, विकाछ विषयात्रव প্রতিপাদন नारे, केषृत অর্থবাদের নাম ভূতার্থবাদ। এই ভূত্যুর্থবাদ-জাতীয় অর্থবাদকে অসত্য विद्वान कहा मृह वृद्धित कार्य।

এইরূপ শাস্ত-বাক্যের বা লোক-বাক্যের বিবিধা গতি, শাস্ত্রের স্থানে স্থানে প্রদর্শিত হইয়াছে। বাক্যের সহিত অর্থের, অর্থের সহিত বাক্যের ও উভয়ের সহিত মানব মনের বা মানবীয় জ্ঞানের কিরূপ সম্বন্ধ-বাক্যের শক্তি মহুষ্যের মনে কতদূর প্রভুত্ব করিতে পারে—ভাহাও বর্ণিত হইয়াছে। সে সকল উদ্বাটন করা অস্মদাদির অসাক্র। ফল, এতদপেক্ষাও স্ক্রা গতি অবলম্বন করিয়া আর্য্যেরা েবেদ ব্রীক্যের তাৎপর্যাবধারণ করিতেন। তাহাতে যেরূপ জ্ঞান বাভ হইত, তাহাকে অব্যভিচারী মনে করিয়া তদম্পারেই চলিতেন, এবং অন্যকেও উপদেশ দিতেন, কদাচ তদিকদ্ধ কার্য্য করিতেন না।

বেদের মধ্যে যে সকল কুদ্র বা বৃহৎ প্রস্তাব আছে, ঋষিরা বলেম যে, ছয় প্রকার উপায় দারা তত্তাবতের তাৎপর্ব্য উদ্বাটিত হয়। মথা—উপক্রম ও উপসংহারের ঐকরূপ্য (১), অভ্যাদ [ পুন: পুন: 🕟 উরেখ] (২),উপক্রাস্ত [ধাহা প্রস্তাব আরম্ভের ভিন্তি]প্দার্থের **অপূর্বতা** অধাৎ অজ্ঞাততা [ অন্যপ্রকারে যাহা জানা বায় নাই ] (৩), উপ-ক্রান্তের সহিত ফল সমন্ধ (৪), উপক্রান্ত পদার্থে রুচি জনক অর্থবাদ ं (e), उर्क बाता छेशकान्छ नर्नार्थत नःत्नाधन (b)। (य नक्षेव ैनदेश क्षेत्रात्वत्र व्यात्रस्य श्हेगार्क, नमास्त्रि कार्लंड यनि रन्हे रहेन

উল্লেখ থাকে, প্রস্তাবের মধ্যে মধ্যে যদি সেই পদার্থের অমুবাদ হইরা থাকে, বারংবার উল্লিখ্যমান সেই পদার্থ বদি ফল-প্রদ ৰলিয়া বর্ণিত হয়,—এবং অর্থবাদ-বাক্য গুলি যদি তাহাকেই লক্ষ্য করিয়া প্রবৃত্ত হইরাছে এরপ বোধ হয়, তর্কবারা সেই পদার্থই সংস্কৃত হইরা সিদ্ধান্ত হইতেছে যদি এরপ প্রতীতি হয়,—তাহা হইলে সেই পদার্থির উপদেশ করাই সেই প্রস্তাবের উদ্দেশ্য বা তাৎপর্য্য বিবেচনা করিতে হইবেশ।

এই সকল বিচার পদ্ধতি ও এতন্তির অনেকানেক বাক্-ভঞ্চি-প্রকাশ, বৈদিক রচনার উপর দেখিতে পাওয়া যায়। স্বৃতি ও প্রা-ণের রচনাও এই পরিপাটী ক্রমে হইয়াছে। বেদের মধ্যে বেমন অনেক অসম্ভব গল-কথা আছে, পুরাণের মধ্যেও ঠিক্ সেইরূপ আছে। অসমত রচনা দেখিয়া প্রাণকে আমরা উপেক্ষা ক🏝 কিস্ত খবিরা তাদৃশ বা তদধিক অসকত দেথিয়াও বেদকে অব্ভৰ্ট করি তেন না, প্রত্যুত বিচার মার্গ অবলম্বন করিয়া ভাহার বাবার্থ্য নিরূপণ পূর্বক সত্যাংশের আদান ও অসত্যাংশের পরিহার করিতেন। অসত্যাংশকে একেবারে হের জ্ঞান না করিয়া তাহা সত্যাংশের উপ-কারক মনে করিতেন। ঋষিরা যেমন বেদ বাক্যের তাৎপর্য্য-গ্রহের निमिछ त्राकृत, अकारान् । विठातनिश्र् श्रेत्राहित्तन, आमदा যদি সেই রূপ হইতাম, উপেকাজিকা বৃদ্ধি যদি আমাদের প্রবলা বৃদ্ধি হইত, ভাহা হইলে বোৰ হয়, আমরাও পুরাণাদির প্রতি প্রাবাদ্ধি হইতাৰ।

<sup>&</sup>quot; "चयक्रकीयसंकारावनाकीऽपूर्णका समान्। वर्षवादीयपत्ती व विक्री तात्यविभिन्नेये।" (प्रकास कार्षिक )

44

শুরাণ এই শক্টি বৈদিক শক। অত্তব, ব্যাস বা তত্ত্বকালিক পঞ্জিগণ হইতেই যে পুরাণের প্রথমাৎপত্তি হইরাছে, এরূপ
সিদ্ধান্ত মনে রাথা অকর্ত্ব্য। ভঙ্গি-বিশেষের ব্রাহ্মণায়ক বেদ তাবক্তে পুরাণ বলে। আধুনিক পুরাণ সকল তাহারই অত্ত্বরণ মাত্র।
কর্ত্ব্যাকর্ত্ব্যারূপ বেদা র্থর স্মরণায়ক ঋষি-বিরচিত গ্রন্থের নাম স্থৃতি
[বেদের অর্থ স্মরণ রাখিয়া যাহা রচিত ] আর বৈদিক পুরাণের পদ্ধতিতে, লৌকিক ও বৈদিক উভয়বিধ ঘটনাবলী প্রকাশক ঋষি বিরতিতে গ্রন্থের নাম পুরাণ। \*

সম্প্রতি ঔপদেশিক জ্ঞানের পরীক্ষা করিতে করিতে আমরা অনেক দ্বে আদিয়া পড়িয়াছি। অতএব, এই স্থানেই প্রাসন্থিক অভ্যাগত বৃদ্ধির শেষ করা গেল।

নিচমের মতে, বিশেষতঃ কাপিল শান্তের মতে, প্রমাণ নিচমের মধ্যে আগু-বাক্য স্বতঃপ্রমাণ। চক্ষ্: বেমন স্বতঃপ্রমাণ, দেইকণী স্বতঃপ্রমাণ; অর্থাৎ উহা প্রমাণ কি না ? তাহা আর পরীক্ষা করিতে হয় না। এই প্রমাণ-পরিনিষ্ঠিত জ্ঞানের অব্যভিচারিতা সর্বা কালেই আছে। বাক্যের আগুতা সম্বন্ধে যে কিছু মত আছে—সে-

<sup>\* &</sup>quot;যত্ত্বান্ত্ৰান্তিবিদ্বান্ত্ৰ্যান্তি কৰান্ নাথা নাথান্ত্ৰী" [ খবেদ ভাবা বৃতা শুন্তি ] জনানব প্ৰাচীন ঘটনাবলীয় বিবরণাক্ষক বেদ ভাগের নাম ইতিহাস—জগতের বা লগতীয় বন্ধ জাতের পূর্ববিদ্বা বর্ণনাক্ষক বেদ ভাগের নাম প্রাণ—বাগ বজাদি ঘটিত কর্ত্ব্যাকর্ত্ব্যের প্রভি ও দোব গুণ নির্ণয়াক্ষ বেদ ভাগের নাম কর—প্রশংসা প্রচক গানোপবাগী বেদ ভাগের নাম গাধা—কর্ব্য বৃত্তান্ত প্রতিপাদক বেদাংশের নাম নারাক্ষ্মী। এইরূপ,বেদের মধ্যেই সমস্ত জাত্তে। আধুনিক প্রাণাধির রচনাপক্তি ও নামকরণ, উক্ত বৈদিক ব্রাণাধির অনুসারেই ইইনাছে। ভবে কি না আধুনিক প্রাণ নার্লারে বৈদিক প্রাণ জাপ্তা সমন্তির স্বান্ত্র বিদ্বর পরিষাণে আছে।

শমত পূর্বেই বলা হইরাছে। ফল, সকল মতেই বেদ বাফ্যের আ-প্রতা খীকার আছে। বাক্য-বিচারের বে প্রকার রীতি-পদ্ধতি প্রদর্শন করা হইল, তদমুসারে বিচারিত বেদ-বাক্য বে জ্ঞান প্রস্ব করিবে, সেই জ্ঞান অভ্রান্ত অর্থাৎ যথার্থ জ্ঞান। লোকিক বাক্যেও বিচার সং-যোগ করার আবশ্যকতা আছে। তাহাও পূর্বে বলা হইরাছে। তদমুসারে বিচারিত-লোকিক বাক্যও যথার্থ জ্ঞানের জনক। তবে প্রভেদ এই যে, লোকিক বাক্য কেবল এইকি ব্যবহারের যোগ্য পদার্থের প্রতিপাদন করে, আর বৈদিক বাক্য সকল দৃশ্যাদৃশ্য ও এইক পারত্রিক উত্তর বিধ পদার্থেরই প্রতিপাদন করে, কিন্তু বেদ-বাক্যের কিছু অদৃশ্য ও পারত্রিক কুশলের দিন্তেই সমধিক পক্ষপাত দৃষ্ট হয়।

অপিচ, বাল্যকাল হইতে শব্দের শ্রবণ, কার্য্যের দর্শন, ক্রবহার পদ্ধতির মনন, ও পর্যাবেক্ষণ করিতে করিতে মহুষ্য, শব্দ রাশির বিচিত্র শক্তি অবগত হইতে পারে। শব্দে যে অর্থ-প্রত্যায়ক বিচিত্র শক্তি আবদ্ধ আছে, তাহার পরিচয় পাওয়ার নামব্যুৎপত্তি \*। এই

<sup>\*</sup> अयुत्पत्रस्य वेदायप्रतीतिः " "विभिः सम्बन्धसितिः" [ काणिण रख]
गुर्शित [ गःकातिरान्य] समान এकि स्त्रान-मामारनात এवः कान कान विस्तर्य स्त्रान । अन्य स्त्रान यत्य साहः, यादा देखितः, वृद्धिः, वा उत्राप्तण गाता सर्या ना। क्वल वावदात्राधीन प्रश्नित स्त्रेश पृष्ठ मः कादत स्वाच द्वः। अदे वावदात्राधीन मम्र्शंत स्त्रान्त कर्यक्षणि अख्यितक स्त्रान्त स्था, कर्यकक्षणि अख्यात्रक स्त्रान्त मर्था, कर्यकक्षणि वा स्त्रेशक स्त्रान्त मर्था, कर्यकक्षणि वा स्त्रान्त स्त्रान्त स्त्रान्त स्त्रान्त स्त्रान्त स्त्रान्त स्त्रान स्त्रान्त स्त्रान स्त्रा

বৃৎপত্তিমান্ প্রুষই বিচারের অধিকারী। ভ্রম, প্রমান, বিপ্রলিপ্সা, কর্ণাপাটব প্রভৃতি জৈবিক দোষ রহিত ক্ষিত্রিধ অধিকারি-ব্যক্তি বিচার পূর্বক বাহা বলেন, তাহা সত্য। এতত্তির সাংখ্যমতে বিচা-ক্লিড বেদ বাক্য এবং যোগি-প্রুষের \* বাক্যও সত্য স্ত্রাং তৎসমুখ জ্ঞানগু সত্য। এতাদৃশ সত্য বাক্যের নাম উপদেশ, আর তজ্জন্য জ্ঞানের নাম উপদেশিক জ্ঞান।

এতাদৃশ ঔপদেশিক জ্ঞান সর্বপ্রেকার অনর্থ নিবৃত্তির কারণ এবং এতাদৃশ উপদেশ ভ্রম, প্রমাদ, অজ্ঞান, সংশয়, সর্বপ্রকার দোষ নিবৃত্তির হেতু।

শিশুকাল হইত্ত্বে জ্ঞান সঞ্চয় আরম্ভ করিয়া আমরা যে ভবি-

চকু: বি অনাকোন ইন্সিয় গ্রাহা নহে, স্তরাং উহা ইন্সিয় সন্ত জ্ঞান নহে। তথা ক্রিনার বিবেচনা করি যে "এতদ্র" "এত উচ্চ" বেন চকে দেখিতেছি। ক্রেড্রেই স্কল জ্ঞান আমাদের জ্রমশঃ ইন্সিয়ের বানহারাধীনই উৎপন্ন ইইয়া কৃষ্ণ করিছে আবদ্ধ হইয়া গিয়াছে। উহা বাবহারাধীন জ্ঞে বলিয়া, অপ্রাপ্তব্যবহার বালকদিগের 'এত দূর' 'এত উচ্চ' জ্ঞান থাকা দৃষ্ট হয় না। এই ক্রপ,
সক্ষে তাদি ব্যবহার সমুখ জ্ঞানও যৌক্তিক জ্ঞানের মধ্যে এবং এশাদের এই শক্তি,
এইক্রপ বলিলে ত ই রূপ ব্রিতে ইইবে, ইত্যাদি জ্ঞান উপদেশিক জ্ঞানের মধ্যে
নিবিষ্ট আছে। কপিল বলেন, আপ্রোপদেশ, বৃদ্ধ পরস্পরায় বস্তুর ব্যবহার ও
ক্যাত-শক্ষের সামানাধিকরণা, এই তিনটি মাত্র শক্ষাও জ্ঞানের কারণ। তন্তির
চকুর্ব কারণ নাই। এ সকলের অনেক বিস্তার আছে, কিন্তু সে সকল বলিতে
ক্রেলে ক্ষনেক বাহলা ইইয়া উঠে বলিয়া কান্ত থাকা গেল।

<sup>\*</sup> সাঞ্চা-পাতপ্রবাদি শারের মত এই বে, যোগাভ্যাম করিতে করিতে মুমু-ব্যার এক প্রকার সামর্থ্য উৎপন্ন হয়। জন্তবে তাঁহারা ত্রিকালনর্শী ও বথাভূত অর্থের জাতা হন। যোগাভ্যান নারা কৈন্তঃকরণের রজ স্থম অংশ কর্মাৎ ক্ষম্ভতা, অপ্রকাশ ও বিক্ষেপ প্রভূতির কারণীভূত পদার্থ সকল ক্ষিত্ত হর এবং তন্তবে ক্ষমেন্দ্র প্রাক্তির কারণাভূতির কারণাভূতি স্কর্মাং তাঁহাদিলের নিক্ট " কোন বছাই আর্ভ প্রাক্তিত পারে না ।

ব্যতে জ্ঞান বৃদ্ধ হইবার আশা করি – ভাহাও উপদেশের বা আগু বাক্যের মহিমা। যদি চক্ষ্যু, কর্ণ,নাসিকা প্রভৃতি সমস্ত ইন্দ্রির বর্ত্তমান থাকে, আর একমাত্র বাক্-ব্যবহারের অভাব হয়; যদি জগতের কোন লোক কিছুমাত্র না শুনে, না বলে, ভাহা হইলে আমরা চক্ষ্যু থাকিতেও অন্ধ, ইন্দ্রির থাকিতেও নিরিন্দ্রির প্রায় হইয়া যাই সন্দেহ নাই। অধিক কি, বাক্য-ব্যবহার না থাকিলে আমাদের কোন জ্ঞানই সঞ্চারিত ও পরিষ্কৃত হইত না। যদি সদ্য-প্রস্তুত বালককে বিজন অরণ্যে রাখা যায় —ভাহা হইলে তাহার যেরপ জ্ঞান সঞ্চয় হয়—ভাহা পাঠকগণ ভাবিয়া দেখুন। ইহ সংসারে যদি সকল মন্ত্র্যাই যুগপৎ বাগিন্দ্রির বিহীন হয়—ভাহা হইলে সংসারের দশা কি হয় ভাহাও মনে করিয়া দেখুন।

\* মনে কর,যে কথন 'অখ' এই বাক্য শুনে নাই—কী বস্তু)কে 'অখ' বলে তাহা জানে নাই—ঈদৃশ অগৃহীত-শক্ষি কিন্তু
প্রুষের চক্ষ্র উপর অখ রাথিয়া দিলেও যতক্ষণ না কোন বিশ্বস্ত
প্রুষে বলিবে যে 'এই অখ'—ততক্ষণ তাহার অখ জানা হইবে না।
পূর্ব্বে যদি লিপি বা বিশ্বস্তবাক্যের দ্বারা অশ্বের লক্ষণ জানা থাকে—
তবে তাহা না বলিলেও কথঞিৎ চলিতে পারে। অতএব, পদার্থ
চিনিবার প্রধান উপায় বাক্য, বিশেষতঃ বিশ্বস্ত প্রুষের বাক্য।
সাংখ্যদিগের প্রকৃতি প্রুষ্বের বিবেক জ্ঞান, বৈদান্তিক দিগের
ভক্ষজ্ঞান, সমন্তই আগ্র-বাক্যের উপর নির্ভর করে দেথিয়া ঋষিরা

<sup>\* &</sup>quot;यथा दृष्ट-गी-पिकासापि चयदौतसन्दार्थ सक्षतिकस द्यं गीरिति, बाकामिवाऽचानतुत् न चनु सीन विषयीक्षतिऽपि मी-पिका गी-वृशुत्साऽनुवत्तीः"। [ यहाराका विवाद ]।

বাক্যকে চক্ষ্ অপেক্ষাও গুরুতর প্রমাণ মনে করিতেন। এই জন্যই খবিদের নিকট বাক্যের অত সন্মান। আগুবাক্যে যে অথও প্রামাণ্য আছে এবং সেই অথও প্রামাণ্য যুক্ত আগু বাক্য কি না বেদ;—এই বেদবাক্য এবং বেদার্থ মনন-শীল যোগি-পুরুষদিগের বাক্য ঋষিদিগের নিকট অতি মান্য। তাঁহাদের মতে বাক্য, কি ইহ লৌকিক কি পার-লৌকিক, কি তাত্ত্বিক কি পারমার্থিক, —সর্ক্ষবিধ পদার্থেরই প্রকাশক।

এত দ্রে পরীকা বিষয়ক প্রস্তাবটি সমাপ্ত করা হইল। একণে পরীকিতব্য বিষয়ের নির্ণয়ে প্রয়ন্ত হওয়া যাইবে।

## \*म९कार्य्यवान । "नाऽसदुत्पादीचयञ्चनत्।"

[ কাপিল স্ত্ৰ ]

প্রেমাণ পরীক্ষা সমাপ্ত করা হইয়াছে। † সম্প্রতি প্রমাণের বিষয় ] পরীক্ষা উপস্থিত। ইহাও সংক্ষেপে

<sup>\* &</sup>quot;অন্তীতি প্রতীতিবিবরং সং" যাহা আছে বলিরা জ্ঞান হয়, তাহারই নাম সং ('আছে' এই জ্ঞান প্রমা জ্ঞান হওয়া আবশ্যক ) সং ও সত্য একই কথা। সন্থিপরীতের নাম অসং বা অসত্য। যাহার রূপ নাই, আথ্যা নাই, যে স্বয়ংও নাই, তাহার নাম অভাব বা অসত্য। যথা—নরগৃত্ব, শশবিবাণ, বন্ধ্যা পুত্র ইত্যাদি।

<sup>†</sup> পূর্বে তিনটি মাত্র প্রমাণের কথা বলা হইরাছে। যদিও মতবিশেষে অধিক প্রমাণের কথা উল্লেখ আছে, তথাপি তাহা উল্লেখ মাত্র। সাংখ্য মতে "নান্যনং নাতিরিক্তম্" তিনের অতিরিক্ত প্রমাণ নাই, ন্যন্ত নাই। অলৌকিক আর্বিক্তান বা যোগি-প্রত্যক্ষ যদিও প্রমাণান্তরের ন্যায় অসাধারণ কল প্রমাণ করে, তথাপি তাহা কথিত প্রমাণক্রয় হইতে ভিন্ন নহে। যোগীরা যোগ যলে, বিদেশীয়েরা যন্ত্র বলে, অতি দ্রস্থ বল্তকেও নিক্টম্বের ন্যায় লক্ষ্য করেন—শরমাণু বা তন্ত্রা-পুক্ষ বল্তকেও স্থলবং প্রত্যক্ষ করেন, এ কথা শুনা যায়

বক্তব্য। পরস্ত এই সংকার্যান অংশ প্রমেয়-মধ্যে পরিগণিত হইলেও যুক্তি-শ্রেণীর মধ্যে সন্নিবিষ্ট থাকায় ইহাকে প্রমেয় পরীক্ষার পূর্বে অবতারিত করা গেল; কেন না, ইহাই সাংখ্য শাস্ত্রের প্রমেয় পরী-ক্ষার ভিত্তি।

সাংখ্য মতে তাত্ত্বিক-প্রমের প্রিমাণের বিষয়ীভূত মূল তত্ত্ব )
পঞ্চবিংশতির অতিরিক্ত নহে। যদ্যপি পশু, পক্ষী, মন্ত্ব্য,—চক্র
স্ব্য, গ্রহ, নক্ষত্র, তারকা,—ঘট, পট, গহ, কুডা প্রভৃতি সমস্ত
পদার্থই প্রমেয়; এবং মন, বৃদ্ধি, অহঙ্কার ও আত্মা প্রভৃতি যে কিছু

(मथाও यात्र। किन्न जिविध पर्मानित . जिनात्रीक्ठ यि यात्र अ यन्त, देशात्र अतः कान अभाग निष्ठ। उत्त कि ना, अभागान्न तत्र अपूर्ण इहेत जिहाता राहे राहे अभागान्त नामक इत्र निष्ठ। यात्र वा यन्त, हे जित्र मार्युक इहेत राहे विभाग वा यन्त, हे जित्र मार्युक इहेत राहे विभाग वा यात्र मार्थिक वा वाधक इत्र किथा निष्ठा विभाग विभाग

অপিচ, যোগ ও ষন্ত্র, এতত্তরের মধ্যে অপর এক প্রভেদ বর্তমান আছে।
যন্ত্র কেবল বাহোল্রিরের শক্তি বৃদ্ধি করে, কিন্তু যোগ অন্তরিন্ত্রিরেরও শক্তি বৃদ্ধি
করে। যন্ত্র, সক্ষ বন্তর শরীরে স্থূলত্ব ত্রম না জন্মাইয়। ঠিক্ আকারটিকে চক্
র্গোচর করিতে পারে না, দূরত্ব বন্তকে নিকটত্বের ন্যায় ত্রম না জন্মাইয়। প্রত্যক্ষে
উপনীত করিতে পারে না, কিন্তু যোগ তাহা পারে। [যোগের ঐ রূপ শক্তি
আছে কি না, ঠিক্বলা যায় না। তবে বৃদ্ধ্যারোহ করিবার নিমিত্ত যে কিছু
বৃদ্ধি আছে, তাহা যোগ দর্শন লিখিবার কালে বক্তবা।]

আর এক কথা। ভারত বৃদ্ধের সময় ব্যাসদেব সঞ্চয়কে এক দিবা চক্ষ্ট অদান করিয়া যান। সিথিত আছে, সঞ্চয় তদ্বারা দ্রস্থ যুদ্ধকাও নিকটপ্তের ন্যার অবলোকন করিয়া তম্ভান্ত প্তরাষ্ট্রের গোচর করিতেন। "নিকটপ্তের ন্যায়" এই লিখন ভঙ্গি ধারা বোধ হয় যে ঐ দিব্য চক্ষ্ট কোন প্রকার ব্যাজাতীর হইবে ৮ চন্মা যথন দিব্যচকুর নামান্তর, তথন অসম্ভবই বা কি? আন্তর-পদার্থ তাহাও প্রমেষ; তথাপি, তাহা প্রমেষ হইলেও ভাত্তিক প্রমের নহে। উহা ব্যবহারিক প্রমের 🛊।

তাত্তিক প্ৰমেয় কি ? যাহা তত্ত্ব অৰ্থাৎ কোন মৌলিক-পদাৰ্থ ৰলিয়া প্ৰমা জ্ঞানের বিষয় হয়, তাহাই তাত্তিক প্ৰমেয়। এক মৃদ্ভিকা-বিকারকে ঘট, শরাব এবং উদঞ্চন প্রভৃতি নানা নামে ব্যবহার कतित्वथ, वावशत निशामत्नत निर्मिष्ठ छिन्न छिन्न भागर्थ विवश गणना করিলেও, তাহা যেমন মৃত্তিকা হইতে তত্ত্বাস্তর নহে, তেমনি আন্তর ও बाह्य-পদার্থের ব্যবহার দশার অসংখ্যতা কল্পনা করিলেও সে ममस्ख्य जब वाखिविक व्यमःथा नहि। भाषी मकन वावहात्र काल একবিধ; কিন্তু তাহার তত্ত্ব জনাবিধ।

কাহারো মতে জগতের মূল তত্ত এক অধিতীয় ব্রহ্ম ; কাহারো ক্তিত আর পুরুষ; আবার কাহারো মতে জগতের তত্ত্ব অন্য-ি ক্রিক্রিই কেন মত থাকুক না, ব্যবহারের সমসংখ্যক তত্ত্ব কোন আৰু । ব্যবহার-ভাবের কাল্পনিকতা আর মূলের তাত্ত্বিতা পঁটিন দৈতেই আছে। ব্যবহারিক পদার্থের অসত্যভাব দেথাইবার নিমিত্ত ছান্দোগ্য ষষ্ঠাধ্যায়ে একটি আখ্যায়িকা কথিত হইয়াছে। ঐ আথ্যায়িকার স্থল মর্ম্ম এই যে, "পুরাকালে উদ্ধালক নামে এক ঋষি, খেতকেতু নামক আপন পুত্রকে ব্রহ্মজ্ঞ করিবার নিমিত্ত গুরু-সন্নিধানে প্রেরণ করিয়াছিলেন। খেতকেভু, কিছুকাল পরে

<sup>\*</sup> थ्याः भरमत कर्ष यथार्थ कान । मिटे यथार्थ कान रव रव रखरक अवगाहन করে সেহ দেই বস্তুই প্রমেয়। এতাবতা বস্তু,পদার্থ, প্রমেয়,এই সমস্তু নাম এক अपर्धरे रावहात हन्न । यावहातिक अमा अवः वावहातिक अप्तान, वावहात कालहे छ्नदुर किछ তादिक थ्या ७ ठादिक थ्राय छन् कारनत छन्दुर ।

- অধ্যয়ন সমাপ্ত করিয়া গৃহে প্রত্যাগত হইলে, উদালক ভাহার
জ্ঞান-পরিমাণ অস্তবার্থে, তদীয় মৃথ জ্যোতিঃ নিরীক্ষণ করিতে লাগি 
লেন। দেখিলেন, খেতকেত্র তত্ত জ্ঞান হয় নাই, তদীয় অন্তঃ করণ
কেবল বিদ্যাভিমানে পরিপূর্ণ হইয়াছে। খেতকেত্ তত্ত্ত হইয়া
আসে নাই, একটি বিচারমল হইয়া আসিষাছে।

উদালক এতদর্শনে হংথিত হইলেন। ভাবিলেন, এখন আর ইহাকে উপদেশ দেওয়া র্থা। যে মহুষ্যের জিজ্ঞাসা-রৃত্তি প্রবল নাই, নিজের জ্ঞান শক্তির প্রতি সংশয় নাই, সে মহুষ্যকে উপদেশ দেওয়া র্থা। অতএব, যদি কোন প্রকারে ইহার নিজ অজ্ঞানসত্তা অহুভব করান যায়—তবেই ইহার বর্ত্তমান অজ্ঞান উপদেশ দারা উপশাস্ত হইতে পারিবে, নচেৎ না। উদালক মনে মনে এই রূপ আন্দোলন করিয়া শেতকেতুকে জিজ্ঞাসা করিলেন "দেশিক ক্রিমা শেতকেতুক জিজ্ঞাসা করিলেন "দেশিক শাস্ত ভূমি সমস্ত শাস্তই অধায়ন করিয়াছ, কিন্তু তুমি ক্রিনান পদার্থ জানিয়াছ যে যাহা জানিলে সমস্তই জানা হয় ?"—

খেতকেতু বলিলেন "পিতঃ! ইহা কিরূপে সম্ভব হয় 💏 —

উদালক বলিলেন "একটি মৃন্য বস্তর মূল জানিলে যেমন সমস্ত মৃন্যর বস্তুই জানা হয়—একটি নথ-নিক্নস্তনের [ নরুণ ] তত্ত্ব জানিলে যেমন যাবৎ কাষ্ণ্যিল [তীক্ষলোহ] পদার্থ জানা হয়—একটি হিরণ্য-কুশুলের প্রকৃতি জানিলে যেমন যাবং হিরণ্যর বস্তুই জানা হয়;—তেমনি এই দৃশ্যমান জগতের একমাত্র মূল উপাদান জানিতে পারিলে, তৎকার্যাভূত সমস্ত পদার্থই জানা হয়।"

উদালকের এবস্থিধ উত্তরে খেতকেতুর কমে নিজ জ্ঞান-শক্তির প্রতি সংশব্ধ জন্মিল, জিঞ্জাসার উদর হইল, বুজুৎসা প্রবল হইল। অনস্তর উদালক তক সহক্তত উপদেশ দ্বারা তদীয় মনে তত্ত্ব সঞ্চার করিলেন। অতএব, ব্যবহার কালে ঘট-শরাবাদির পার্থক্য অমুভূত नामधेयं चत्तिकेथेव सव्यम्" विकात भाग भक्त वाका बातारे रुष्टे (কল্লিত),নাম সকলের সত্যতা নাই, মূল পদার্থেরই সত্যতা। অতএব चंहे, नताव, डेनक्षन, - এ नकन नाम माज, मृखिकारे डेशास्त्र मजा।

এই অভিপ্রায় কেবল উদ্দালক ঋষির নহে, সাংখ্যাচার্য্যদিগেরও वर्षि। मराशानिर्धात्रा वर्णन, कार्या-कात्रणভाव क्रथ खूब ख्वलमन করিয়া জগতের মূল তত্ত্বে উপনীত হও—তাহা হইলে আপনার স্বরূপ ও জগতের যথার্থ রূপ অবগত হইতে পারিবে। জগৎ ও আস্থা, এই তৃই পুরার্থের বিবেক জ্ঞান-লাভ করিতে পারিলেই ক্বভার্থ ছইবে। ্মিক দিগের কথা গুলি শুনিতে যেমন, বুঝিতে তেমন ন্থে বিবা বুঝিতে যেমন, পরীক্ষা করিতে তেমন নহে। সাংখ্য-ন্দ্রেন "নিয় শ্রেণীর কার্য্য কারণ ভাব অবলম্বন করিয়া মূল তবে উপনীত হও" কিন্তু ততদূর গমন করিবার পরিষ্কৃত পথ কৈ ? জগতের ভাব, গতি,সংস্থান ও কার্য্য কারণ ভাব এমনি বিচিত্র,এমনি আশ্চর্য্য যে, নিয়শ্রেণীর কার্য্য-কারণভাব স্থির করাও স্থকঠিন। আবার মতুষা মনের সহিত এই জগতের এমনি বক্ত-সম্বন্ধ, এমনি প্রতার্য্য-প্রতারক ভাব যে, একটা সামান্য কার্য্য কারণ ভাব গড়িতে গেলেও মত ভেদ উপস্থিত হইয়া সংশয় সাগরে নিমগ্ন করে ও বিমো-হিত করে। কোন অন্করণ ধ্বনির [যেমন ঢেঁকীর কচ্কচির] व्यक्ति मत्नामित्वन कतित्व, त्रार्ट् ध्वनित्क यथन त्यन्त्र कन्ना कन्ना ষায়, তথন সেই রূপই বোধ হয়। জগৎ বা আত্মার স্বরূপ নির্ণয় করিতে প্রবৃত্ত হইলেও ঠিক্ সেই রূপ হয়। না হইবে কেন?
যথন জগতে এমন কোন পদার্থ নাই যাহার হুইটি একরূপ পাওয়া
যায়, তথন অবশাই ওরূপ হইবে। প্রফ্রা, প্রভ্যেক ব্যক্তিতেই
বিশ্রান্ত বটে, কিন্ত প্রভােক ব্যক্তিতেই অত্যন্ত ভিন্ন। অভএব,
যাহার যেমন প্রজ্ঞা, তিনি তদমূরূপ সিদ্ধান্ত করিবেন। বহু লােকে
বহু প্রকার সিদ্ধান্ত করিবে, তন্মধাে কাহার সিদ্ধান্ত যে ঠিক্, কে
বলিতে পারে?—

সাংখ্যকার বলেন, নির্দোষ সংস্ক ত আত্মাই উহা বলিতে পারে।

যাহা ত্রৈকালিক, (কন্মিন্ কালেও যাহার অন্যথা হয় না) তর্ক পরি
ফৃত, সংস্কৃত-আত্মার বিশ্বস্ত, নিরপেক্ষ সৎপুরুষের প্রিয়, তাহাই

ঠিক্। সেই ঠিক্ সিদ্ধান্তই কল প্রসব করে। সেই সিদ্ধান্তই ক্যাণকামী পুরুষের অবশ্য গ্রাহ্য। উৎপত্তি ঘটিত কার্য্য কারণ ভ্রমনক মত আছে বটে, কিন্তু সে সমস্ত মত অত্রৈকালিক,

অনেক মত আছে বটে, কিন্তু সে সমস্ত মত অত্রিকালিক,

ফুত, সংস্কৃত আত্মার ও সংপুরুষের নিকট অপ্রিয় স্কৃতরাং ক্রেকালিক

মত অসং।

এক মত আছে, ''অসতঃ সজ্জায়তে" অসৎ অর্থাৎ রূপ ও আখ্যাদি-বিবর্জি তরূপ কারণ হইতে সং [যথার্থ বস্তু] পদার্থ জন্ম লাভ করে। এই মতের নাম অসংকার্যবাদ।◆

<sup>\*</sup> ইহা ন্যায় সম্মত। এতন্তিম নান্তিকবিশেষের মতে অসৎ অর্থাৎ নাম রূপ আখ্যা বিবর্জিত (যাহা কিছুই নহে) স্বরূপ কারণ হইতে ততুলা অর্থাৎ যাহা কিছুই নহে এসন এক আশ্চর্য্য কাষ্য উৎপন্ন হয়। এমতে জগছৎপত্তির পুর্ব্বে কিছুই ছিল না, এখনও না, ভবিষ্যতেও না। ইহার মতে ঈশ্ব নাই প্রকালও নাই।

আর এক মত আছে, "একস্য সতো বিবর্ত্তঃ কার্যজাতং ন বস্তু সং" এক সম্বস্তু হইতে এই দৃশ্যমান কার্য্য সমূহ আত্মলাভ করিয়াছে স্কুতরাং এ সমস্তই অসং অর্থাৎ ভ্রমোৎপন্ন ও ভ্রমময়। এই মতের নাম বিবর্ত্তবাদ।

অন্য এক মত আছে "সতো সক্ষায়তে" পরমাণু প্রভৃতি সং পদার্থ হইতে অসং অর্থাৎ যাহা উৎপত্তির পূর্ব্বে ছিল না, তাহা দ্বাণ্-কাদি ক্রমে উৎপন্ন হয়। এই মতের নাম অভাবোৎপত্তি বাদ।

অপর এক মত এই যে "সতঃ সজ্জায়ত-এব" সদ্বস্ত হইতে সদ্বস্ত ই উৎপন্ন হয়, অর্থাৎ যাহা উৎপন্ন হয়,তাহা উৎপন্ন হইবার পূর্ব্বেও থাকে। এই মতের নাম সংকার্য্য বাদ। সাংখ্য প্রণেতা কপিল এই শক্ষপাতী। মহর্ষি কপিল সুক্তি সহকারে বলিয়াছেন "পূর্বা লি সদোষ, অন্যথাভবিক, অত্রেকালিক, সংস্কৃত-আত্মার তরাং উহা অসৎ ও অগ্রাহ্য; কিন্তু এই মতটি [উৎ পত্তির ার্য্য থাকে] উহার বিপরীত, সাধু ও কল্যাণ-কামী প্রক্ষের গ্রাহ্য। আমরাও সাংখ্যপক্ষপাতী স্কৃতরাং এই মতই বির্ত করা যাইতেছে—

যদি বল, কার্য্য যে উৎপত্তি হইবার পূর্ব্বেও ছিল—কোণায় ছিল?—ইহার উত্তর এই যে, তাহা কারণ দ্রব্যে লুকায়িত ছিল। ইহাতে যুক্তি কি?—অভিনব উৎপত্তিপক্ষে বিপ্রতিপত্তিই বা কি?—

অভিনব উৎপত্তি পক্ষে বিপ্রতিপত্তি [ব্যাঘাত] এই যে প্রথমতঃ
ক্রিদ্ধ সাধন অর্থাৎ যাহা থাকে, তাহার আবার উৎপত্তি কি ?—"ছিল
না হইল" এমন হইলেই উৎপত্তি বলা যায়। কার্য্য যদি চিরকালই
আছে. ভবে তাহার নিমিত্ত যত্ন বা আয়াস কেন ?—

আছে। আয়াস বা যত্বের প্রয়োজন আছে। শ্কারিত অর্থাৎ
শক্তিরূপে অবস্থিত অব্যক্ত-কার্য্যকে ব্যক্ত করাই যত্ন ও আয়াসের
ফল; কেননা, অনভিব্যক্ত কার্য্য সকল ব্যবহারের অমুপ্রোগী এবং
নিফল। মৃৎপিণ্ডে ঘট শক্তি আছে কিন্তু ঘটের অভিব্যক্তি-বাতিরেকে তদ্মারা জলাহরণ বা অন্তর্বিধ অর্থ ক্রিয়া সম্পন্ন হইতে পারে না;
স্থতরাং অভিব্যক্তির নিমিত্ত তাহাতে ব্যাপার-সংযোগ করিতে হয়।
উৎপত্তির পূর্ব্রে কার্য্যের সন্তাব থাকিলেও যথন তাহার অভিব্যক্তি
হওয়ার অপেক্ষা আছে, তথন আর কার্য্য-প্রবৃত্তির ব্যাঘাত জন্মিবে
কেন ? যত্ন বা আয়াসের বৈকলাই বা হইবে কেন ?—কার্য্যের অনাগতাবস্থা বা কারণ-ব্যাপারের পূর্ব্রবিস্থা অথবা অব্যক্ত-অবস্থান
অন্ত্রপত্তি। আর, বর্ত্তমানাবস্থা বা ব্যক্ত-অবস্থাব নাম উ
অন্ত্রবিধ উৎপত্তি ও বিনাশ এ জগতে নাই।

যে কারণ-দ্রব্যে যে কার্য্য-শক্তির অভাব আছে, দেই কার্ম্ম-ক্লব্যু ইইতে সেই কার্য্যের উৎপত্তি কদাচ হইবে না। শত সহস্র শিল্পী একত্রিত হইলেও নীলকৈ পীত করিতে পারিবেন না। অসংখ্য উপার অবলম্বন করিয়া চির কাল নিস্পীড়ন করিলেও বালুকা হইতে মেহ নির্গলিত হইবে না; কেন না, পীত বা মেহ, নীলে বা বালুকাতে নাই। অতএব যে কার্য্য বে উপাদানে লুকারিত থাকে, শক্তি রূপে নিহিত থাকে, সেই কার্য্যই সেই উপাদান হইতে প্রাত্তুত হয়, কার্য্যান্তর হয় না। যদি তাহা হইত, তবে সকল বন্ধ হইতেই সকল বন্ধ হইতে পারিত। যথন তাহা হয় না, তথন বিশেষ বিশেষ কার্য্য-শক্তি বিশেষ বিশেষ উপাদানে শক্ত [ শক্তি রূপে শুকারিত

चाइ, जन्मर नारे। किन वरे जरकारी तकात निमिष्ठ प्रानक প্রকার তর্কের উদ্ভাবন করিয়াছেন, বাহুল্য ভয়ে সে সকল পরিত্যাপ कदा (शन + 1

সাংখ্য মতে কার্য্য দ্বিবিধ। এক অভিবাজামান; অপর উৎ-পদামান। ধাঞা হইতে তথুল, গো হেইতে ছগ্ন,—ইত্যাদি প্রকার কার্য্য জাতের নাম অভিব্যজামান। বীজু হইতে অন্তর, আহার-দ্রব্য হইতে শোণিত, ইত্যাদি জাতীয় কার্য্যের নাম উৎপদ্যমান। এই दिविध कार्यारे मंक्रिकार श्रीय कांत्र व्यवसान करता छे शयू क উপায় প্রয়োগ করিলেই তাহারা স্বীয় স্বীয় রূপ ধারণ করিয়া প্রকাশ পার্য প্রতি প্রকাশ পাওয়ার নাম কোথাও অভিব্যক্তি, কোথাও

> ক্তির জ্ঞান কাহারো বা কার্য্য-নিপান্তির অনস্তর জন্মে, তৎপূর্বেই জন্ম। "ভূতে পশ্যম্ভি বর্ববরা" পরে জন্মে

<sup>• &</sup>quot;विविधविरीधापत्तेय" "नासदुत्पादी कृशक्षावत्" "उपादान निय-मात्" "चर्चत्र सर्वदा सर्वाऽसथावात्" "मत्तस्य प्रका सरणात्" "कारण भावाय" "नाभि व्यक्ति निवसनी व्यवहाराऽव्यवहारी" "नाम: कार्यलगः" এই সকল কাপিল পুত্রের মর্ম্ম লইয়া ইহা লিখিত হইব। ভাব এই বে মৃত্তিকায় যদি ঘটশক্তি না থাকিত, তাহা হইলে কলাচ মৃত্তিকা বারা লোকে ষ্ট এলভ করিতে পারিত না। মৃতিকার ঘট জন্মাইবার শক্তি আছে ৰলিরাই মৃত্তিকা ঘট জন্মায়। মৃত্তিকা ঘট জন্মাতে পারে বলিরাই লোকে বুদ্ধিকা মধ্যে ঘট আছে জানে এবং ডব্লিমিন্তই লোকে তমধ্য হইতে ঘট ব্রাহির করিবার চেষ্টা পার। এইরপ প্রকৃতিতে যদি অগৎ-রচনা শক্তি না থাকিত ভারা হইলে কদাত প্রকৃতি জগৎ রচনা করিতে পারিত না। এক फिट्ड संगद करनाविका नक्ति चाटह विनवार खक्कि कर्गर बनाव । रेकानि । সাম্পু বে ইয়ারের কর্ত্ব লোপ করিবেন, এই ছাল হইতেই ভাহার প্রশাত।

জড় বৃদ্ধি মহুবাের, আর পূর্বে জন্মে পরীক্ষক মহুবাের। এই জন্যই পরীক্ষক পুরুবেরা কার্বােরতি করিতে পারেন,জড় বৃদ্ধিরা পারেন না।

সাংখ্য মতে কারণও ত্ই প্রকার। এক প্রকারের নাম নিমিত্ত কারণ, অন্ত প্রকারের নাম উপাদান কারণ।\* কারণ শদের সাধারণ অর্থ এই বে "থিন নিলা থর মনকির্বাহ্ম কারণ। অর্থাৎ বদ্যতিরেকে বি আয়-লাভ করিতে পারে না, সে তাহার কারণ। এই লক্ষণ অন্ত্যারে সকল বস্তুই সকল বস্তুর কারণ হইয়া উঠে,—এই জন্য সাধারণ কারণ কৃটের মধ্য হইতে কতক গুলিকে কর্ত্তা,কতকগুলিকে কর্মা, করণ, অধিকরণ, সম্প্রদান প্রভৃতি নাম দিয়া বিশেষ কবা হয়। পশ্চাৎ অবশিষ্ট ভূইটির মধ্যে ঘনিষ্টতা অন্ত্যারে একের নাম নিমিত্ত কারণ—অপরের নাম উপাদন কারণ বলা হয়। এই উপাদান
কারণ-অপরের নাম উপাদন কারণ বলা হয়। এই উপাদান
কারণ-অব্যারী-সংযুক্ত থাকে, নিমিত্ত কারণটি সেরপ থাকে মান্দ্র দান-কারণ-অব্যানী-সংযুক্ত থাকে, নিমিত্ত কারণটি সেরপ থাকে মান্দ্র ঘটরপ কারণের উপাদান-কারণ মৃত্তিকা এবং নিমিত্ত কারণ দত্য,চক্রে,

<sup>\*</sup> কারণ-জ্ঞানে ব্যুৎপদ্ম হওয়া স্থকটিন। কোন কার্য্য উৎপন্ন হইলে পর ভাহার কারণ অন্ধারণ করা বরং সহজ, কিন্তু ভবিষ্যৎ কার্য্যের কারণ অবধারণ করা বড় কঠিন। ভাহা স্থনিপূণ প্রজ্ঞাসম্পন্ন-ব্যক্তিরাই পারেন — যুক্তি-কুশল খ্যান-পারগ-ব্যক্তিরাও পারেন।

কার্য্যের কারণ নির্ণর কালে অহর ও ব্যতিরেক, উভর পথই অবক্ষন করিতে হর ৷ কোনটি থাকাতে কার্যাট জন্মিয়াছে তাহা দেখিতে হইবে এবং কোনটি না থাকিলে তাহা হইত না ইহাও দেখিতে. হইবে, "হাহা না থাকিলে ছইজ না" এই অংশটি নিকট সহজ অনুসারে গ্রহণ করিতে হইবে; নচেৎ কুল্ককাল্ডের পিভামহ না থাকিলে ঘট হইত না বলির্যা যে ঘটের ক্রভি নেই শিভাষহও কারণ হইবে, এষত বহে ৷

নিনিত কারণ ক্লিংশ ও ভন্তা ভিঁতা বিভাগ বিদ্যাল ক্ষাৰ্থ, এবং ভাষায় নিনিত কারণ ক্লিংশ ও ভন্তা ভিঁতা বিভাগ নিনিত কারণের শরীরে মৃতিকারণ উপাদান সংলগ থাকিবে কিন্ত নিমিত-কারণের সংশ্রমণ থাকিবে না; কেন না, নিমিত্ত কারণ, কার্য্য জন্মাইয়া দিয়াই কুতার্থ হয় স্কতরাং ভাইার সহিত আব কার্য্যের সমন্ত থাকে না। ফল, বে অব্যের গাজে কার্য-জনম, বা, যে জ্ব্যা বিক্তুত হইষা কার্য্য জন্মার, ভাহারই নাম উপাদান। কাবণে যে বার্য্য শক্তি বিলান হইরা থাকে, সে উপাদান কারণেই থাকে, নিমিত্ত কাবণে নহে।

সামামতে বর্ত্তমান সমস্ত জগতের উপাদান প্রকৃতি। সেই প্রকৃতিক সনস্ত ও অপ্রমেয় কার্যাজনন-শক্তি লুকায়িত ছিল, ক্রমশঃ ব্যক্ত হইবা এই দৃশ্যমান বিচিত্র জগৎ উৎপন্ন হইয়াছে। কি প্রকাবে তাহা হইতে বিশ্ব ব্রহ্মাণ্ড উৎপন্ন হইয়াছে। কাণ্ডে বিবৃত হইবে। স্কৃতরাং এই স্থানেই পরীকাকাণ্ড

পরীক্ষাকাও সমাও।

## विकाशन।

| শাখ্য-দর্শন (অন্যান্য দর্শনের মত দ | াষলিত] মূল্য     | 2#0 |
|------------------------------------|------------------|-----|
| আকাল কুইম [নভল্]                   | ब्मा             | tto |
|                                    | ডাক্যাগ্র        | 10  |
| ঐতিহাসিক-রহস্য [ শ্রেষভাগ ]        | মূলা<br>ভাকমাশুল | 7   |
| के [विक्रीयमात्र]                  | यूना             | 31  |
| इक्गादी-गाँठक '                    | युना             | l o |

कर मक्य भूखक भटिनाशामा कामिश माहै दिनी, वह बाफाव है, विश्वास मारक करखन भूखकामार्य क्या भागा निकेष्ट भाग विश्वास

পথানভ্যক হত শকাধানী অবাং স্থপন বাক্ষণ, যাহাতে পানিনি, কাজানন ও প্তমান হত হত্তা ভান্যানির তাবং মর্থা কৌশনে প্রকাশিত আহমে, এই ব্যাক্ষণবানি বিষ্ মিশ্র-কৃত দীকার মহি ০ অচিনে মুখ্যত কানিব। নিয়মিত প্রাহকেব প্রতি অগ্রিম ম্লা ৮) ছৈছির মাভির প্রতি ৫) টাকা অবধারিত করা ছইয়াছে। গ্রহণেজ্যুমর্শ স্থ কাম মান্ত প্রেরণ্ড করিয়া বাধিত ক্বিব্রেন

क्षिकालीयत (यमाखर्वात्रीम ।

३१ मः जगारी हवा गरखत्र स्मान, .

विकाशा

